

GOVERNMENT OF INDIA  
ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

CENTRAL  
ARCHÆOLOGICAL  
LIBRARY

ACCESSION NO. 21277

CALL NO. 297/Abo/Hua 2

D.G.A. 79

Library Reg. No.

INDIA

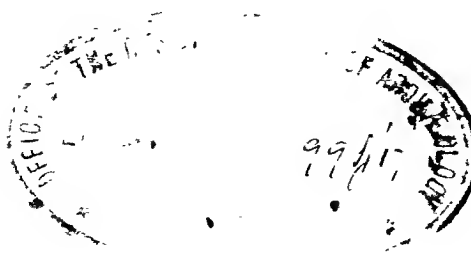


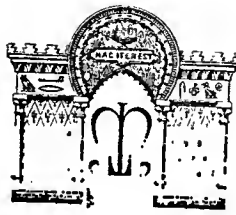
PUBLICATIONS  
DE  
L'ÉCOLE DES LANGUES ORIENTALES VIVANTES

— IV<sup>e</sup> SÉRIE. — VOL. XVII —

LE  
**LIVRE DE LA CRÉATION**  
ET DE L'HISTOIRE

TOME DEUXIÈME





CHALON-SUR-SAONE  
IMPRIMERIE FRANÇAISE ET ORIENTALE DE E. BERTRAND

PUBLICATIONS  
DE  
L'ÉCOLE DES LANGUES ORIENTALES VIVANTES

---

LE  
**LIVRE DE LA CRÉATION**  
ET  
**DE L'HISTOIRE**

D'ABOU-ZÉÏD AHMED BEN SAHL EL-BALKHÎ

PUBLIÉ ET TRADUIT  
d'après le Manuscrit de Constantinople

PAR  
**M. CL. HUART**  
CONSUL DE FRANCE  
SÉCRÉTAIRE-INTERPRÈTE DU GOUVERNEMENT  
PROFESSEUR A L'ÉCOLE SPÉCIALE DES LANGUES ORIENTALES VIVANTES

---

TOME DEUXIÈME

297  
Abo/Hua

22277

PARIS  
ERNEST LEROUX, ÉDITEUR  
28, RUE BONAPARTE, 28

1901

c553

Audit 8/11

Surf

A

*M. Barbier de Meynard*

MEMBRE DE L'INSTITUT

ADMINISTRATEUR DE L'ÉCOLE DES LANGUES ORIENTALES VIVANTES

PROFESSEUR AU COLLÈGE DE FRANCE

*Hommage respectueux d'une sincère affection.*

21277  
7. 9. 55  
297 A60 Hua.



## PRÉFACE

Le présent volume comprend les chapitres VII, VIII et IX du *Livre de la Création et de l'Histoire*, consacrés à la cosmologie, à la psychologie et à l'eschatologie, telles qu'on les entendait dans les écoles du monde musulman au milieu du X<sup>e</sup> siècle de notre ère. Il nous conduit jusqu'à la fin du premier volume du manuscrit original, qui se termine par les mots suivants :

فرغ الجزء الاول من كتاب البداء والتاريخ في اوائل جمادى  
الاولى من سنة ثلث وستين وستمائة ويتلوه في الجزء الثاني  
الفصل العاشر في ذكر الانبياء والرسل عليهم السلام والحمد لله  
رب العالمين والصلة على نبيه محمد وآلـه اجمعين

« A été terminée [la copie du] tome premier du *Livre de la Création et de l'Histoire* dans le premier tiers du mois de djoumada I 663 (fin février 1265) ; il est suivi, dans le tome second, par le chapitre X, consacré aux prophètes et envoyés (que le salut soit sur eux!). Louange à Dieu, le Seigneur des mondes, et que la bénédiction soit sur son prophète Moham-med et toute sa famille ! »

Les matières qu'il renferme n'étaient pas complètement inconnues, car des passages entiers en ont été insérés par

l'historien et cosmographe Ibn-al-Wardî à la fin de son ouvrage intitulé *Kharîdat el-'Adjâ'ib*<sup>1</sup>. Ces passages sont les paragraphes consacrés au temps qui s'est écoulé avant la Création, à la durée probable du monde, aux préadamites, à la pluralité des mondes, à la chronologie depuis Adam jusqu'à l'époque de la composition du livre, et enfin à l'eschatologie musulmane<sup>2</sup>. Mais il ne faudrait pas croire qu'Ibn-al-Wardî les a insérés tels quels dans son ouvrage; il les a tronqués, et en a retranché notamment les parties qui sont pour nous les plus intéressantes, celles où il est traité de la divergence d'opinions régnant alors parmi les Musulmans au sujet de dogmes non encore coulés dans leur moule définitif. C'est bien la première fois que le texte d'Abou-Zéid Ahmed ben Sahl el-Balkhi paraît tout entier au jour, autant du moins que l'a conservé le manuscrit unique de la bibliothèque de Dâmâd Ibrâhim-pacha.

Nous avons suivi l'édition du *Kharîdat* d'Ibn-al-Wardî publiée au Caire en 1302 de l'hégire (1884) par l'imprimerie du Chéikh 'Othmân 'Abd-er-Râiq, désignée dans nos notes par la lettre B; nous l'avons collationnée avec le manuscrit du même ouvrage que possède la Bibliothèque impériale publique de Saint-Pétersbourg, n° 114<sup>3</sup>, et que cette administration nous a très obligeamment communiqué, à Con-

1. Voir, sur cet ouvrage, la dissertation de Freund intitulée : *De rebus die resurrectionis eventuris, fragmentum ex libro cosmographico... Sein-ed-dini Ibn al-Vardi... quam scripsit... Siegfriedus Freund Posnaniensis. Vratislaviae, 1853, 62-17 pages.* Le fragment publié dans cet opuscule n'appartient pas à Abou-Zéid el-Balkhi. Cf. Wüstenfeld, *Die Geschichtschreiber der Araber*, p. 175, n° 412.

2. L'opuscule publié et traduit par le Dr M. Wolff sous le titre de *Muhammedanische Eschatologie*, Leipzig, 1872, est une œuvre de date récente; quant au traité de Ghazâli, intitulé *Ad-dourra al-Fâkhira*, publié et traduit par M. L. Gautier, Genève-Bâle-Lyon, 1878, il est de la fin du XI<sup>e</sup> siècle, et postérieur de près de cent cinquante ans à l'ouvrage que nous publions.

3. Catalogue des manuscrits et xylographes orientaux de la Bibl. Imp. publique, Saint-Pétersbourg, 1852, p. 97.

tantinople, par l'entremise de l'Institut archéologique russe de cette ville. Je saisirai cette occasion d'adresser à M. Us-penski, directeur de ce dernier établissement, ainsi qu'aux administrateurs de la Bibliothèque impériale, mes meilleurs remerciements pour la complaisance qu'ils ont mise à me faciliter le travail de collation des textes. Les leçons du manuscrit de Saint-Pétersbourg sont désignées dans les notes par la lettre P.

La récente publication du texte et de la traduction du *Kitâb el-Ghorar fi' siyari 'l-Molouk wa-t-akhbârihim* d'Abou-Mançour 'Abd-al-Malik ben Mohammed ben Isma'il eth-Thâ'alibi par M. Zötenberg a fait concevoir des doutes au sujet de l'attribution du *Livre de la Création et de l'Histoire* à Abou-Zéid Alîmed ben Salîl el-Balkhi. En effet, le savant éditeur fait remarquer que le *Kitâb el-Ghorar* cite le *Livre de la Création* à deux reprises différentes<sup>1</sup>, et qu'il en attribue la paternité à un certain Moṭâlhar ben Tâhir el-Maqdisi, qui était fixé à Bost dans le

Siđistân طاهر بن طاهر القديس كان بيست. Si l'on songe que l'ouvrage d'Abou-Mançour eth-Thâ'alibi remonte au commencement du V<sup>e</sup> siècle de l'hégire, un peu plus d'une cinquantaine d'années après la composition du *Kitâb el-Bêd'*, et que celui-ci n'est pas mentionné par le *Fihrist* parmi les œuvres d'Abou-Zéid, l'attribution nouvelle prend de la vraisemblance; seulement ce Moṭâlhar ben Tâhir est d'ailleurs complètement inconnu. L'autorité la plus ancienne qui attribue le *Kitâb el-Bêd'* à Abou-Zéid est celle d'Ibn al-Wardi (IX<sup>e</sup> siècle de l'hégire); elle ne peut lutter chronologiquement avec celle d'Abou-Mançour<sup>2</sup>.

1. Dans l'ouvrage cité, *Histoire des Rois des Perses*, texte arabe publié et traduit par H. Zotenbergs. Paris, Impr. Nationale, 1900, préf. p. xxi et p. 501, et dans les deux manuscrits de la Bibliothèque Nationale (arabe, n° 1488, f° 247 v<sup>o</sup>, et n° 5053, f° 215 v<sup>o</sup>).

2. Le nom de Bou-Zéid Hakim est cité comme celui d'un des auteurs où le *Kitâb Bâyân il-adyâ'in* d'Abou 'l-Ma'âli Mohammed ben 'Obaid-

D'autre part, M. D. S. Margoliouth, professeur d'arabe à l'Université d'Oxford, a eu la complaisance de me faire savoir que le volume du *اللَّادِبَاءُ مُجْمُوعُ* de Yâqût que possède la Bodléienne et dont il prépare une édition contient une biographie d'Abou-Zéid el-Balkhi où la date de la mort de cet auteur est fixée à 322 de l'hégire. On comprend que, dans ces conditions, l'attribution de cet ouvrage à Abou-Zéid el-Balkhi, bien que remontant au VII<sup>e</sup> siècle de l'hégire sur l'autorité du manuscrit, et au IX<sup>e</sup> sur celle d'Ibn al-Wardi, commence à perdre beaucoup de sa certitude.

M. Ignace Goldziher, professeur à l'Université de Budapest, a consacré un examen scrupuleux et absolument dénué de bienveillance au premier volume du présent ouvrage<sup>1</sup>. Les corrections qu'il propose au texte sont toujours ingénieries, quelquefois plausibles; mais l'absence d'un second manuscrit ne permet pas de décider s'il convient de les adopter. On verra, en comparant, dans le présent volume, le texte du manuscrit de Constantinople avec les extraits d'Ibn-al-Wardi, qu'il n'est pas aussi mauvais qu'on serait parfois tenté de le croire. J'ai eu l'occasion de consulter M. Goldziher au sujet de quelques difficultés qui se présentaient; les indications que le savant professeur m'a obligamment fournies figurent p. 85, notes 2 et 4.

Allâh a puisé ses renseignements sur la religion des Indiens, et Ch. Schéfer (*Chrestomathie persane*, t. I, p. 160 des notes et p. 147, ligne 24 du texte) n'a pas hésité à y voir Abou-Zéid el-Balkhi; or, cet ouvrage persan a été écrit en 485 hég. (1092). Toutefois, il n'y est pas dit que l'ouvrage cité portât le titre de *Kitâb el-Bêd' w'êt-târikh*, et ce silence ne contribue guère à résoudre la question posée.

1. *Bemerkungen zu Huart's Ausgabe des K. con al-B.*, dans la *Zeitschrift der deutschen Morgenländ. Gesellschaft*, t. LIV, 1900, p. 396-405.

LE  
LIVRE DE LA CRÉATION  
ET  
DE L'HISTOIRE

CHAPITRE VII

DE LA CRÉATION DU CIEL ET DE LA TERRE ET DE CE QUI  
S'Y TROUVE

Nous avons exposé les différents discours des peuples touchant la nouveauté du monde ou son éternité, leurs diverses opinions à l'égard des origines ; nous avons montré le défaut de ceux qui s'opposent à la vérité, et nous avons prouvé que l'origine du monde ne peut être admise que dans le sens indiqué par la révélation et la prophétie, de façon à ne pas dépasser les bornes que nous nous sommes tracées dans ce livre : Dieu sait mieux (la vérité), il est l'auteur de la grâce, celui qui aide !

Les traditions relatives à ce sujet sont différentes, telles que celles qui nous proviennent d'Ibn-‘Abbâs<sup>1</sup>, de Modjâhid<sup>2</sup>, d'Ibn-Ishaq<sup>3</sup>, de Dâlîhâk<sup>4</sup>, de Ka'b (el-Albâr)<sup>5</sup>, de Wahib

1. Tome I<sup>r</sup>, p. 136, note 3.

2. Tome I<sup>r</sup>, p. 137, note 1.

3. Tome I<sup>r</sup>, p. 138, note 6.

4. Tome I<sup>r</sup>, p. 138, note 2.

5. Tome I<sup>r</sup>, p. 161, note 3.

(ben Monabbih)<sup>1</sup>, d'Ibn-Sélâm<sup>2</sup>, d'Es-Sindi, d'el-Kelbi<sup>3</sup>, de Moqâtil<sup>4</sup>, et d'autres encore, d'entre ceux qui ont dirigé leurs recherches vers cette science et y ont appliqué leur esprit. Nous ne mentionnerons que les plus certaines, les plus justes, les plus vraies et les plus vraisemblables de leurs traditions, et nous suivrons les récits des Gens du Livre, tant qu'ils ne les démentent pas, et surtout en ce qui est certain par suite de sa conformité avec notre livre ou la tradition de notre prophète.

Abou-Hodhaïfa rapporte, d'après des hommes dont les noms sont ... que Dieu, quand il voulut créer le ciel et la terre, déchaîna le vent sur l'eau qui la désorganisa, de sorte qu'elle devint des vagues, de la pluie légère et de la vapeur; Dieu solidifia l'écume, dont il fit la terre, les vagues, dont il créa les montagnes, et la vapeur qui servit à faire le ciel. Souvent il se produit des altérations dans l'expression (de ce récit), par excès de détails dans l'exposition ; mais que le lecteur veuille bien observer le sens, non la lettre.

Mohammed ben Ishâq a prétendu que la première chose créée par Dieu a été la lumière et les ténèbres, dont il fit le jour et la nuit ; puis il étagea les sept cieux les uns sur les autres, formés de vapeur d'eau, jusqu'à ce qu'ils s'établissent dans leur sublimité ; il ne les condensa pas fortement. Il rendit intense l'obscurité de la nuit dans le ciel le plus proche de nous, puis il en fit sortir la clarté, et la nuit et le jour commencèrent à courir ; mais il n'y avait dans ce ciel ni soleil, ni lune, ni étoiles. Ensuite il étendit la terre et la

1. Tome I<sup>e</sup>, p. 139, note 2.

2. Tome I<sup>e</sup>, p. 139, note 3.

3. Mohammed ben Câ'ib ben Bichr, exégète du *Qor'ân*, mort à Koufa en 146 hég. (763). Voy. Sprenger, *Das Leben und die Lehre des Mohammad*, t. III, p. cxiv; Ibn Qoteiba, *Handbuch der Geschichte*, p. 266.

4. Tome I<sup>e</sup>, p. 77, note 3.

5. Tome I<sup>e</sup>, p. 138, note 1.

6. Les noms manquent.

fixa au moyen des montagnes, et il y détermina les temps ; il se tint vers le ciel qui n'était que vapeur. L'auteur ajoute : Il condensa les cieux, plaça dans le ciel rapproché le soleil, la lune et les étoiles qui s'y trouvent, et révéla à chaque ciel ce qu'il avait à faire.

Une tradition voisine de la précédente, c'est celle qui nous est rapportée d'après 'Abdallah ben Sélâm, qui racontait, d'après le Pentateuque, que Dieu crée la vapeur qui sortit de l'eau, les montagnes et la terre au moyen des vagues, et qu'il étendit la terre sous l'emplacement de la Ka'bâ. On rapporte, d'après el-Kelbi et es-Sindî, que la terre vacillait à la façon d'un navire ; Dieu éleva les montagnes qui s'y trouvent et la fixa au moyen de pieux, de sorte qu'elle se tint immobile et prit pied, ainsi que Dieu a dit (*Qor.*, chap. XVI, v. 15) : « Il a lancé de hautes montagnes sur la terre, afin qu'elles se meuvent avec vous. »

En tête du Pentateuque qui est entre les mains des Gens du Livre, on trouve ceci : « Ce que Dieu crée en premier, ce furent les cieux et la terre ; la terre était inoccupée et vide ; les ténèbres étaient sur la terre, et le vent de Dieu soufflait doucement sur la surface de l'eau. Dieu dit : Que la lumière soit ! Et la lumière fut. Dieu vit que c'était bon, et il la sépara des ténèbres, et la nomma jour, tandis qu'il nommait les ténèbres nuit. Il dit : Qu'il y ait un espace élevé au milieu du ciel et qu'il s'interpose entre l'eau et le ciel. Or, ce fut un toit séparant l'eau inférieure de l'eau supérieure : et il le nomma firmament. Dieu dit : Que l'eau qui est sous le firmament se réunisse, et que l'aride paraisse ; et il en fut ainsi. Il nomma l'ensemble de l'eau mer, et l'aride terre. Dieu dit : Que la terre produise des fleurs, des herbes et des arbres fruitiers : et la terre les produisit. Puis Dieu dit : Qu'il y ait deux lumières dans le toit du firmament, pour distinguer la nuit et le jour, et qu'elles soient deux signes pour les jours, les mois et les ans ; et il y eut deux lumières, la grande et la petite, la grande, pour régner sur le jour, et la

petite, ainsi que les étoiles, pour régner sur la nuit ; et Dieu vit que c'était bon. Il dit : Que l'eau mette en mouvement toute âme vivante, et que l'oiseau vole dans le creux du toit. Or, Dieu crée de grands monstres<sup>1</sup>, et l'eau mit en mouvement toute âme vivante, selon son espèce, et tout oiseau, selon son espèce : et Dieu vit que c'était bon. Il dit : Croissez et multipliez, remplissez la terre. Et il dit : Nous créerons un homme comme notre forme, notre ressemblance et notre image, et il sera rendu maître des poissons de la mer, des oiseaux du ciel et des bêtes de la terre ; et il crée Adam selon sa forme, son image et sa ressemblance<sup>2</sup>. »

Quant aux Perses, ils racontent, d'après leurs savants et leurs mobeds, que Dieu acheva la Création en trois cent soixante-cinq jours, et la plaça au temps du Gâhambar du mois de [Farvar]din<sup>3</sup>; que la première chose créée fut le ciel, en quarante-cinq jours, ce qui est le Gâhambar du mois de [Dâf<sup>4</sup>]; qu'il crée l'eau en soixante jours, ce qui est le Gâhambar du mois d'Ardibihicht<sup>5</sup>; qu'il crée les plantes en trente jours, ce qui est le Gâhambar du mois d'Abân<sup>6</sup>. Telles sont les paroles de ceux des habitants de la terre qui les connaissent, relativement à la nouveauté du monde.

Ce qu'il y a de plus croyable, ce sont les paroles écrites

1. C'est à une erreur du copiste qu'il faut attribuer la mauvaise leçon évidente du texte; il avait certainement sous les yeux les mots תנאים הגדלים de Gen., 1, 21, correspondant aux عظاماً تنانين.

2. Comparez Gen., 1, 1-26.

3. Le 6 de ee mois, jour de Khordâd, tombe la fête du grand Naurôz, où Dieu termina la Création. Al-Bîrûnî, *Chronology*, trad. Sachau, p. 201. Comparez le Boundéhéh, cité par L.-C. Casartelli, *La Philosophie religieuse du Mazdéisme sous les Sassanides*, Paris, 1884, p. 95.

4. Restitué d'après Al-Bîrûnî, *Chronology*, p. 212; cette fête commence le 11 du mois pour finir le 15.

5. C'est la terre qui a été créée pendant le troisième Gâhambar, et non l'eau; cf. Al-Bîrûnî, *Chronology*, p. 201.

6. D'après Al-Bîrûnî, le quatrième Gâhambar correspond à la création des plantes et des arbres; il tombe, comme on sait, pendant les cinq derniers jours du mois de Khordâd.

dans les livres de Dieu ou apportées par ses prophètes; car personne n'a vu la Création pour en parler, et la raison n'exige pas qu'on sache comment elle s'est opérée. Puis rien ne supporte mieux les embellissements, aucun sujet n'est exposé à plus de mélange dans les traditions, à plus de trouble et d'agitation dans les esprits que celui-ci.

Dieu a dit : « Il a créé les cieux<sup>1</sup>, » et commence par mentionner ceux-ci, avant la terre, dans plus d'un passage de son livre. Il dit ensuite : « Ne croirez-vous pas à celui qui a créé la terre dans l'espace de deux jours? Lui donnez-vous des égaux<sup>2</sup>? » etc., jusqu'à cet endroit : « Puis il est allé s'établir au ciel qui n'était qu'un amas de fumée<sup>3</sup>. » Il dit ailleurs : « Est-ce vous qu'il était le plus difficile de créer, ou les cieux? C'est Dieu qui les a construits, — il éleva haut leur sommet, et leur donna une forme parfaite<sup>4</sup>, » jusqu'à ce passage : « Ensuite il étendit la terre comme un tapis<sup>5</sup>. » Il nous apprend donc que la création des cieux est antérieure à celle de la terre, et l'extension de la terre antérieure au perfectionnement des cieux et de ce qui s'y trouve, ainsi que l'a rapporté Ibn-Ishaq.

#### DESCRIPTION DES CIEUX

Dieu a dit : « Il a formé les sept cieux disposés par couches<sup>6</sup>, » ce qui nous apprend qu'ils sont les uns au-dessus des autres. El-Kelbi a prétendu que les cieux sont au-dessus de la terre comme une coupole dont les bords lui seraient attachés; mais il vaut mieux suivre la parole de Dieu, tant qu'il ne se présente pas d'indications spéciales

1. *Qor'an, passim.*

2. *Qor., ch. XLI, v. 8.*

3. *Qor., ch. XLI, v. 10.*

4. *Qor., ch. LXXIX, v. 27-28.*

5. *Qor., ch. LXXIX, v. 30.*

6. *Qor., ch. LXVII, v. 3, et ch. LXXI, v. 14.*

de la part d'un homme sincère, ni d'explication. Wahb (ben Monabbili) rapporte, d'après Selmân el-Fârisî (que Dieu ait pitié de lui !), la tradition suivante : « Dieu a créé le ciel le plus proche d'émeraude verte, il lui a donné le nom de *bîhqî'*; le second ciel, d'argent blanc, et l'a nommé de telle façon ; le troisième ciel, de rubis, » et il énuméra sept cieux, avec leurs noms et la matière qui les compose.

On rapporte d'Ibn-'Abbâs qu'il aurait dit : « Le ciel le plus proche est fait de marbre blanc ; sa couleur bleue provient du reflet de la montagne de Qâf<sup>1</sup>. »

On raconte encore que le ciel est une vague condensée.

Les anciens ont été de plusieurs avis à cet égard ; l'un dit que la substance du ciel est de fer, un autre que c'est une substance dure, qui a été durcie au feu, de façon à devenir comme le firmament ; certains prétendent que c'est une substance ignée, tandis que d'autres la considèrent comme une substance composée de chaud et de froid ; on a prétendu que c'était une fumée provenant de la vapeur d'eau épaisse et durcie, ou bien encore qu'elle était en dehors du tempérament des forces naturelles. Tous appellent les cieux « sphères ».

Celui qui veut croire que le ciel est une substance quelconque se formera une idée opportune, car, s'il n'en était pas ainsi, celui-ci ne pourrait pas recevoir les accidents dont l'on constate la présence, tels que l'obscurité de la nuit et la couleur bleue pendant le jour. La divergence d'opinions qui se rencontre chez les anciens prouve l'insuffisance de l'idée qu'ils s'en étaient formée ; les traditions des Musulmans n'emportent pas l'obligation d'y croire tant qu'elles ne sont pas appuyées sur le *consensus* général, sur le témoignage d'un texte authentique tiré d'un livre divin, ou sur la tradition d'un prophète véridique appuyée par des miracles écla-

1. Montagne imaginaire qui est censée entourer la terre ; elle est d'émeraude, d'après les traditions que l'on peut voir résumées dans Ibn-al-Wardi, *Kharîdat al-'adja'ib*, p. 6.

tants ; grand Dieu ! à moins qu'il n'y ait conformité que dans les noms, et point dans la signification réelle, à cause de la différence qui existe entre les corps du monde inférieur et ceux du monde supérieur.

Omayya [ben Abi 'e-Qalt] a comparé le ciel au verre, à cause de sa couleur seulement, car ni les philosophes, ni les Gens du Livre n'ont rapporté de pareille opinion :

« C'est comme si le *birqi'* (le premier ciel), entouré par les anges, était une estrade nue, affermée sur des pieds à la solidité desquels on peut se fier.

» Le second ciel est bleu ; la tête des anges dépasse les étoiles Dhawâïb<sup>1</sup>, dont les boucles de cheveux ne sont point tordues.

» Il est comme le verre fait avec la soude : c'est notre Seigneur qui a produit cette belle création, quand il s'est occupé de la construire. »

#### DESCRIPTION DE LA SPHÈRE DES CONSTELLATIONS

Dieu a dit : « Il n'est point donné au soleil d'atteindre la lune, ni à la nuit de devancer le jour ; tous ces astres se meuvent dans des sphères séparées » (*Qor.*, ch. XXXVI, v. 40). Certains exégètes disent que ces sphères tournent à la façon d'une meule ; les astronomes prétendent que la grande sphère, qui entoure les sept autres sphères, accomplit une révolution sur elle-même dans l'espace de chaque nycthémère, d'Orient en Occident, tandis que les autres sphères contenues dans son creux tournent d'Occident en Orient, à la façon dont les fourmis marchent sur une meule qui tourne à rebours de leur direction. D'autres disent que cette grande sphère est le ciel fixe, le neuvième, qui entoure les autres ; cependant la plupart d'entre eux sont de l'avis qu'elle est la huitième et contient les étoiles fixes.

1. La couronne d'Orion. Cf. L. Ideler, *Untersuchungen über den Ursprung und die Bedeutung der Sternnamen*, Berlin, 1809, p. 227, note 9.

Les traditions musulmanes disent que d'un ciel à l'autre il y a la distance de cinq cents ans de marche, et que chaque ciel est également de la grandeur de cinq cents ans de marche. Les anciens ont émis une appréciation à ce sujet : El-Fézâri<sup>1</sup> a prétendu qu'il y a, entre chaque ciel, la distance de trois mille ans de marche. L'Almageste mentionne les quantités afférentes aux corps des étoiles, à leurs distances du point central de la terre, à leur distance l'une de l'autre dans les espaces supérieurs, la mesure de l'axe de chaque ciel, sur lequel il tourne, la grandeur et l'amplitude des sphères, la situation de la terre et ses mesures en longueur, largeur et circonférence, quantités dont Dieu seul a la vraie appréciation ! Si ces mesures sont exactes, ce ne peut être qu'en vertu d'une révélation, car les forces humaines sont impuissantes à produire de pareils calculs ; et si elles sont obtenues par conjecture et estimation, la tradition des Musulmans est en ce cas plus vraie et mérite mieux la confiance ; et si elle est vraie, elle peut s'interpréter de deux manières : la première est l'éloignement en distance, la seconde, l'impuissance où est l'homme de s'élever à cette hauteur.

Le plus singulier, c'est l'espèce de gens qui n'admettent pas que les cieux et les sphères célestes soient des corps composés ni en mouvement, et leur fixent une limite dans l'éloignement et le rapprochement ; cependant les corps simples sont innombrables et infinis.

On a différé d'avis au sujet de la sphère céleste, qu'on prétend être un corps ; certains disent qu'il provient de la composition des quatre principes naturels, tandis que d'autres en font un cinquième principe en dehors des quatre autres ; ceux-ci sont ou légers, comme le feu et l'air, ou lourds, comme la terre et l'eau ; la sphère n'est ni légère ni lourde. D'autres encore la prétendent composée de chair et de sang ;

1. Abou-Ishaq Ibrahim ben Habib, le premier constructeur musulman de l'astrolabe. Cf. *Fihrist*, t. I, p. 273.

même le plus grand de ces derniers a dit que le ciel est vivant et raisonnable, et que les étoiles ont une âme raisonnable. J'ai même trouvé dans les livres d'un certain commentateur une tendance à tomber dans cette opinion ; ils appuyaient sur ce passage du Qor'ân : « (Le ciel et la terre) répondirent : Nous venons en toute obéissance<sup>1</sup>. » Mais la parole s'exprime parfois par l'expression et l'exposition, et parfois par l'indication d'un signe et l'effet produit.

DESCRIPTION DE CE QUI EST AU-DESSUS DE LA SPHÈRE  
DES CONSTELLATIONS

- Les Musulmans disent : Au-dessus de la sphère céleste est le trône, et au-dessus du trône ce que Dieu seul sait. Quelques-uns d'entre eux disent : Au-dessus du trône est le Créateur (qu'il soit exalté et glorifié) ; c'est là une parole juste et qui rentre dans les règles de l'islamisme, à la condition qu'on ne s'en serve pas pour parler de lieu et de séjour à propos de Dieu, car le mot « au-dessus » peut s'expliquer de bien des manières. Ceux qui croient que le Paradis existe actuellement disent qu'il est au septième ciel et s'appuient sur ce passage du Qor'ân : « Le ciel a de la nourriture pour vous : il renferme ce qui vous a été promis<sup>2</sup> ; » beaucoup de commentateurs disent que c'est le paradis qui a été indiqué par ces mots.

Les anciens ont dit, à propos de la distribution des mondes, après avoir mentionné le ciel fixe, qu'il était le huitième ou le neuvième, selon leurs divergences, qu'au-dessus de toutes les sphères célestes est le monde des âmes qui les enferme toutes ; puis au-dessus de ce dernier, le monde de la raison, étendu<sup>3</sup> sur ces mondes ; le Créateur est au-dessus

1. *Qor.*, ch. XLI, v. 10.

2. *Qor.*, ch. LI, v. 22.

3. *مسجل*. La première forme au lieu de la quatrième n'est pas classique.

de tout ce qui précède. S'ils ont voulu parler de la distance, c'est voisin de ce que disent les Musulmans eux-mêmes, et s'ils ont entendu l'élévation, la grandeur et la hauteur, ce sera plus voisin de la vérité. Dieu est le plus savant, le plus sage, le plus croyable dans ce qu'il nous a enseigné !

DESCRIPTION DE CE QU'IL Y A DANS LES SPHÈRES CÉLESTES  
ET LES CIEUX, SELON LA TRADITION

La tradition rapporte qu'il y a, dans le ciel le plus proche, une maison, située en face de la Ka'ba, que l'on appelle ed-Dorâhî, où entrent chaque jour soixante-dix mille anges qui n'y reviennent plus jamais ; on dit que c'est le Temple visité<sup>1</sup>, et que les âmes des hommes vertueux y montent. Sous le trône, prétend-on, est une mer dont l'eau est verte, semblable au sperme de l'homme, et dont Dieu se servira pour rendre la vie aux morts entre les deux appels de trompette ; c'est à elle que Dieu a fait allusion dans ce passage du Qor'an : « *Câd. J'en jure par le Qor'an rempli d'avertissemens*<sup>2</sup>. »

Ed-Dâlhâk rapporte qu'il y a dans le ciel des montagnes de grêlons, créés par Dieu en quantité déterminée pour chaque année. Quand elles seront épuisées, la résurrection se produira. Ibn-Mas'oûd aurait dit : Aucune année n'a moins de pluie qu'une autre ; mais Dieu en a distribué la provision de telle sorte que lorsqu'un peuple commet des péchés, il en attribue sa part à un autre peuple. Certains commentateurs ont dit que c'était la pluie qui était désignée

1. Λπτζ ιεγούεννη du Qor'an, ch. LII, v. 4. Cette explication est dans Béidhâwi, éd. Fleischer, t. II, p. 288.

2. Qor., ch. XXXVIII, v. 1. Cette explication n'a pas été admise par les commentateurs postérieurs : il n'y en a aucune trace dans Béidhâwi, t. II, p. 181. Nous avons déjà vu cette mer verte dans un récit de l'Ascension de Mohammed, t. I<sup>r</sup>, p. 169.

dans ce passage du Qor'an : « Le ciel a de la nourriture pour vous ; il renferme ce qui vous a été promis<sup>1</sup>. »

Walib (ben Monabbih) a prétendu que Dieu a créé dans l'air des oiseaux noirs, et ce sont eux qui ont lancé des pierres à Loth<sup>2</sup> et aux compagnons de l'éléphant<sup>3</sup>.

Ibn-Ishaq a rapporté ces paroles du prophète : « Parmi les créatures de Dieu est un coq dont les ergots sont sous la septième terre et dont la crête est repliée sous le trône : ses deux ailes embrassent les deux horizons. Lorsqu'il ne reste plus de la nuit que le dernier tiers, il bat des ailes et s'écrie : Gloire à notre Seigneur, le roi saint ! Ceux qui sont entre l'Orient et l'Occident l'entendent : or, vous voyez que les coqs, lorsqu'ils entendent cela, [se mettent à chanter]<sup>4</sup>. »

On rapporte qu'il y a dans le ciel une vagne condensée ; d'autres disent que sous le ciel est une mer également condensée où se trouvent les orbites du soleil, de la lune et des cinq étoiles errantes ; certain a prétendu que c'était la mer gonflée dont il est question dans le Qor'an<sup>5</sup>. On a dit : Il n'y a pas, dans les sept cieux, l'espace d'un pied, sans qu'il ne s'y trouve un ange debout, ou accroupi, ou prosterné. La tradition du prophète relative à l'ascension renferme une description merveilleuse de ce qui se trouve dans les cieux ; Dieu est le plus savant ! De même il y a d'autres traditions, relatives au même sujet, que celle de l'ascension ; tout cela est admissible, autant que possible, car nous savons que ce qui est plus élevé que la surface de la terre entre dans la

1. Ch. LI, v. 22.

2. Plus exactement aux Sodomitae. Cf. d'Herbelot, *Bibliothèque orientale*, v° LOH; Qor.. ch. VII, v. 82; Béidhâwi, t. I, p. 334.

3. Cf. Noël Desvergers, *Arabie*, p. 72; Qor.. chap. CV, v. 3 et 4; Béidhâwi, t. II, p. 417; Hughes, *A Dictionary of Islam*, p. 24; Damiri, *Hayât el-Hâjârât el-Kobra*, t. I, p. 22.

4. Ces mots manquent dans le ms. La même légende est rapportée par Damiri, *id. opus*, t. I, p. 429.

5. Ch. LII, v. 6. Cette interprétation n'a pas été retenue par Béidhâwi, t. II, p. 288.

catégorie des êtres spirituels ; or, tout ce qui est plus élevé est plus subtil et plus léger. Une maison ne se compose pas tout entière d'argile et de bois ; la mer n'est pas seulement un amas d'eau. Nous avons déjà dit que ce qui est en dehors de ce bas monde n'a aucun rapport avec lui, si ce n'est au point de vue de la dénomination. Nos adversaires concèdent que la pluie, avant de tomber, se compose de particules séparées et subtiles, et que, par suite de cette subtilité, elles se retiennent dans le ciel ; or, on ne nie pas qu'il n'y ait dans le ciel une mer sous la forme de ces parcelles de pluie, et de même pour la grêle et la neige. Cela concorde avec la tradition d'Ed-Ḍalḥāk, tandis que la plupart des Musulmans sont de l'avis opposé. Il en est de même pour la tradition de Wahb relative aux oiseaux et aux pierres. Le point de réunion (de ces doctrines divergentes) est l'existence des anges dans le ciel. Certains anciens ont admis qu'il pouvait y avoir, dans les parties supérieures du monde, des fauves et des bêtes impénétrables à raison de la subtilité de leurs corps. Qu'ont-ils à être mécontents de ceux qui reconnaissent la forme extérieure des anges ?

#### DESCRIPTION DES ÉTOILES ET DES ASTRES

Dieu a dit : « Nous avons orné le ciel le plus proche de la terre d'un ornement brillant, d'étoiles qui gardent le ciel contre tout démon rebelle<sup>1</sup> » ; et ailleurs : « C'est lui qui a placé pour vous les étoiles dans le ciel, afin que vous soyiez dirigés dans les ténèbres sur la terre et les mers<sup>2</sup>. » Ces passages nous apprennent qu'il y a, à la fois, dans les étoiles, un ornement, une sauvegarde et une direction. Il a ajouté (que sa mention soit glorieuse !) : « Je ne jurerai pas par les cinq planètes rétrogrades qui courent rapidement et se

1. *Qor.*, chap. XXVII, v. 6 et 7.  
2. *Qor.*, ch. VI, v. 97.

cacheut<sup>1</sup>. » Un grand nombre de commentateurs disent qu'il faut entendre par ces mots les planètes errantes.

Le premier de ces astres est Saturne, dans le septième ciel, de nature froide : c'est la planète qui a la marche la plus lente ; le second est Jupiter, dans le sixième ciel, de nature équilibrée ; le troisième, Mars, dans le cinquième ciel, de nature chaude ; le quatrième, le Soleil, dans le quatrième ciel, de nature chaude ; le cinquième, Vénus, dans le troisième ciel, de nature humide ; le sixième, Mercure, dans le deuxième ciel, de nature mixte ; le septième, la Lune, dans le ciel le plus proche, de nature froide ; c'est l'astre qui a la marche la plus rapide.

Tous ces astres sont de bon augure, à l'exception de Saturne et de Mars ; le Soleil et la Lune se distinguent parmi eux, car on dit : Il y en a deux de bon augure, deux de mauvais et un mixte ; les deux de bon augure sont Jupiter et Vénus, les deux de mauvais augure Saturne et Mars, et l'astre mixte est Mercure, qui est bon avec le bon et mauvais avec le mauvais ; les deux lumineux sont le Soleil et la Lune. Le Soleil est comme un roi, la Lune comme son ministre, Saturne comme un vieillard à l'esprit juste, Jupiter comme un juge équitable, Mars comme le bourreau qui châtie, Vénus comme une belle femme, Mercure comme un secrétaire<sup>2</sup>.

Chacune de ces planètes a deux mansions dans les douze signes du zodiaque, à l'exception des deux lumineux, qui n'ont chacun qu'une mansion. Ce qu'on entend par mansion, c'est que la planète y descend dans sa saison, et que sa puissance et sa vertu y sont augmentées<sup>3</sup>. Le Lion est la mansion du Soleil, le Cancer celle de la Lune, le Capricorne et le

1. *Qor.*, ch. LXXXI, v. 15 et 16.

2. Comparer Hammer, *Ueber die Sternbilder der Araber*, dans les *Mines de l'Orient*, t. I, p. 5 et suiv.; Qazwini, *Adjâ'ib el Makhloûqât*, éd. Wüstenfeld, p. 23.

3. Cf. *Masâ'ilîj el 'Oluum*, éd. G. van Vloten, p. 225.

Verseau celles de Saturne, le Sagittaire et les Poissons celles de Jupiter, le Bélier et le Scorpion celles de Mars, le Taureau et la Balance celles de Vénus, les Gémeaux et la Vierge celles de Mercure.

Si Dieu le permet et nous garde, nous ferons à part un livre agréable sur les étoiles et ce dont on est sûr à leur endroit et qui est conforme aux dires des gens de la vérité ; car je vois les ignorants traiter avec mépris tout ce qui a rapport à elles, diminuer la valeur de ceux qui s'adonnent à cette étude et en mépriser l'importance, parce que le devin et les astrologues s'en sont emparés et se sont hâtés d'étendre leurs bras pour en saisir les jugements que Dieu a désignés pour être interdits<sup>2</sup> à ses créatures et dont il a réservé la connaissance à lui-même, à leur exclusion ; comment en ce cas peut-on y pénétrer et s'en servir ? Certes, c'est un grand défaut, pour les gens religieux et qui aiment l'ordre dans les idées, de nier la preuve et de rejeter l'évidence. Dieu a dit : « Par le ciel orné de douze signes<sup>3</sup>, » et ailleurs : « Béni soit celui qui a placé au ciel les signes du zodiaque, qui y a suspendu le flambeau et la lune qui éclairent<sup>4</sup> ; » et encore : « N'élèveront-ils pas leurs regards vers le ciel au-dessus de leurs têtes ? Ne voient-ils pas comme nous l'avons bâti et disposé, comme il n'y a aucune fente<sup>5</sup> ? » puis dans un autre endroit : « Nous ferons éclater nos miracles sur les différentes contrées de la terre et sur eux-mêmes, jusqu'à ce qu'il leur soit démontré que ce livre est la vérité<sup>6</sup>, » et enfin : « Dans la création des cieux et de la terre, dans l'alternative des nuits et des jours, il y a des signes pour les hommes

1. *Zarrīq*. Voyez sur ce mot, Dozy, *Supplément aux Dictionnaires arabes*.<sup>7</sup>

2. Peut-être faut-il lire لَعْنَةٍ « que Dieu a célébres ».

3. *Qor.*, ch. LXXXV, v. 1.

4. *Qor.*, ch. XXV, v. 62.

5. *Qor.*, ch. L, v. 6.

6. *Qor.*, ch. XLI, v. 53.

doués d'intelligence ; » et bien d'autres versets nombreux et preuves évidentes.

Les astronomes qui examinent attentivement les questions ont établi, à l'égard des preuves de l'existence du Dieu unique, une argumentation d'une importance considérable et d'une élévation remarquable. La voici : Quand nous voyons que la sphère céleste est mue, notre science nous constraint à admettre que son mouvement provient d'un être immobile ; car si l'être qui la meut était mobile lui-même, il aurait besoin, pour être mû, d'un autre être mobile, et ainsi de suite à l'infini. Le mouvement de cette sphère est perpétuel, et la force de l'être qui la meut est infinie ; or, il n'est pas possible que cet être soit un corps, mais il faut qu'il soit le moteur des autres corps ; et de même que sa force est infinie, il ne peut disparaître ni se corrompre. Ils ajoutent : « Voyez comment nous avons atteint le Créateur, l'artisan producteur d'une œuvre merveilleuse, le premier moteur des êtres, par le moyen d'êtres visibles et bien connus, accessibles aux sens, et comment nous avons démontré qu'il est éternel, doué de force et de puissance infinies, immobile, échappant à la corruption, et incrèé (qu'il soit béni et exalté bien au-dessus de ce que disent les pervers !). »

Les constellations zodiacales sont au nombre de douze ; chaque mois de l'année, le Soleil descend dans chacune d'elles. Ce sont : le Bélier, le Taureau, les Gémeaux, le Cancer, le Lion, la Vierge, la Balance, le Scorpion, le Sagittaire, le Capricorne, le Verseau, les Poissons. Ces constellations sont divisées en vingt-huit sections qu'on appelle mansions de la Lune, parce que celle-ci descend dans chacune d'elles chaque nuit ; ce sont : les deux cornes et le ventre du Bélier, les Pléiades, Aldébaran, la Tête d'Orion, le second des deux Gémeaux, le bras, le nez, l'œil, le front, la crinière et le cœur du Lion, l'Aboyeur (épaule droite de

la Vierge), l'épi de la Vierge, son pied gauche, les deux pinces, la tête, le cœur et la queue du Scorpion, les Autruches (partie antérieure du Sagittaire), El-Belda (l'espace vide), la corne du Capricorne, Sa'd-Boula<sup>1</sup> (dans le Verseau), l'épaule gauche, la main droite, les parties antérieure et postérieure du sein du Verseau et le ventre des Poissons<sup>2</sup>.

Chaque constellation du Zodiaque contient deux mansions de la Lune et un tiers ; le Soleil parcourt cet espace entier en un an, et la Lune en un mois ; Dieu a dit : « Nous avons établi des stations pour la lune, jusqu'à ce qu'elle devienne semblable à une vieille branche de palmier<sup>3</sup>. » Parmi ces constellations, il y en a trois de feu, le Bélier, le Lion, le Sagittaire ; trois d'air, les Gémeaux, la Balance, le Verseau ; trois d'eau, le Cancer, le Scorpion, les Poissons ; et trois de terre, le Taureau, la Vierge, le Capricorne ; c'est qu'elles ont été créées de ces éléments.

Sachez que c'est une très grande erreur et ignorance que d'attribuer un libre arbitre aux constellations et aux étoiles ; car elles sont créées, contraintes, instituées selon ce que Dieu a voulu faire d'elles, ainsi que du reste des cieux et des êtres compacts créés selon leur nature, de même que le feu a été rendu brûlant, et l'eau humectante. Dieu a dit : « Il a soumis pour vous le soleil et la lune ; les étoiles sont contraintes par sa volonté<sup>4</sup>. » L'on a raconté sur les étoiles des traditions dont l'auteur rapportera quelques-unes, en réservant la connaissance de la vérité à Dieu seul (qu'il soit exalté et glorifié!).

1. Cf. les *Mansions lunaires des Arabes*, de Mohammed el-Moqri, traduit par M. A. de C.-Motylinski; Alger, 1899; pour la détermination astronomique des mansions, voir le tableau de la page 86. Comparez Al-Bîrûni, *Chronology*, p. 343 et suivantes.

2. *Qor.*, ch. XXXVI, v. 39.

3. *Qor.*, ch. XVI, v. 12.

DESCRIPTION DE LA FORME DU SOLEIL, DE LA LUNE ET  
DES ÉTOILES, ET DE CE QUI S'Y TROUVE

Abou-Hodliaïfa rapporte, d'après 'Atâ<sup>1</sup>, que celui-ci aurait dit : Il m'est parvenu qu'il (le prophète ?) aurait dit que la longueur et la largeur du soleil et de la lune sont chacune de neuf cents parasanges ; et ed-Dalîlak ajoute : Nous fimes le calcul, qui donna pour résultat neuf mille parasanges<sup>2</sup>, (et cependant) le soleil est plus grand que la lune. Le même ajoute : La grandeur des étoiles est de douze parasanges au carré. On nous rapporte d'Ikrima qu'il aurait dit : La grandeur du soleil est comme celle du monde, plus un tiers, et celle de la lune celle du monde exactement. Moqâtil aurait dit : Les étoiles sont suspendues au ciel comme des lampes. On a dit encore : Le soleil, la lune et les étoiles ont été créées de la lumière du trône. Voilà la doctrine des Musulmans, qui ne s'appuie ni sur le texte d'un livre [divin], ni sur une tradition authentique.

Les anciens n'ont point été d'accord sur cette question. Plutarque rapporte, d'après l'un d'eux, qu'il croyait le soleil égal en grandeur à la terre, et que son orbite est vingt-neuf fois plus grand que la terre ; d'après un autre, que le soleil a la grandeur de neuf pas d'homme ; d'après un troisième, qu'il est de la grandeur qu'on le voit. La généralité des astronomes sont d'avis que cet astre est cent soixante-six fois et un trente-deuxième plus grand que la terre. Considérez ces divergences éclatantes et ces différences évidentes, et demandez-vous si un homme raisonnable peut se permettre de

1. On voit, par un passage subséquent, qu'il s'agit ici d'Abou-Mohammed 'Atâ ben Yasâr el-Madâni, traditionniste, mort en 103 ou 104 hég., ou, suivant d'autres, en 94 hég. Cf. Nawawi, p. 424; *Ibn-Khalikan*, t. I, p. 586, note 2; *Fihrist*, t. I, p. 26.

2. Calcul inexact, puisque  $900^2 = 810,000$ .

blâmer les Musulmans dans leurs traditions, quand il constate de telles variantes dans les opinions de ses partisans et dans celles des Unitaires ?

On est en désaccord au sujet du corps du soleil. On rapporte qu'Aristote pensait que ce corps appartient au cinquième élément, ainsi que le corps de la sphère céleste, que Platon croyait que la plus grande partie de la substance du soleil était de feu, et des philosophes du Portique (les stoïciens) qu'ils jugeaient le soleil une substance intellectuelle s'élevant de la mer. D'autres ont prétendu que le corps du soleil est comme un arbuste illuminé ; certain d'entre eux le considère comme un verre qui reçoit un éclairage du feu qui est dans la partie supérieure du monde et nous en envoie la clarté ; de sorte que le soleil, dans son opinion, se compose-rait de trois : le premier dans le ciel, au plus haut du monde, composé de feu ; le second qui est comme un miroir, et le troisième qui est le reflet dont nous percevons la lumière.

Cependant quelques-uns affirment que la substance du soleil est de terre spongieuse, à la façon d'un nuage, et qui s'enflamme.

Les Musulmans disent que cet astre a été créé de lumière ; quelques-uns disent que c'est de feu ; or, le feu et la lumière ont un sens voisin. Mais Dieu sait mieux la vérité !

Les avis ont également été partagés au sujet de la forme du soleil, de la lune et des étoiles. Les stoïciens, dit-on, croient que ces formes sont sphériques, comme le monde ; cependant certains d'entre eux affirment qu'elles ont celle d'un vaisseau concave rempli de feu. Une certaine secte prétend que les étoiles sont comme des clous plantés dans la substance cristalline et dans les cubes de mosaique qui forment le ciel. D'autres ont dit que ce sont des lames minces. Dieu sait mieux la vérité !

On a différé d'opinion sur le corps de la lune ; certains ont cru que c'était un nuage rond ; Platon dit que la substance ignée qui entre dans la composition de la lune est un corps dur

et lumineux, sur lequel se trouvent des surfaces planes, des montagnes et des vallées ; et il appuie son argumentation sur les traces que l'on voit, en effet, sur le visage de cet astre. La plupart des astronomes prétendent qu'elle est un disque poli qui reçoit une partie de la lumiére du soleil, et que c'est pour cela qu'elle est pleine quand elle est en opposition. Il en est de même pour les étoiles, qui empruntent leur lumière au soleil ; mais Dieu sait mieux la vérité !

On n'est pas non plus d'accord sur la grandeur de la lune et des étoiles. On raconte, d'après certain auteur, que la lune est aussi grande que le soleil, et d'après certain autre, qu'elle est plus petite ; quelques-uns ont prétendu qu'elle est plus grande que la terre, et d'autres qu'elle est plus petite ; parmi les astronomes, certains prétendent que la plus petite étoile fixe est seize fois plus grande que la terre, et la plus grande étoile, quatre cent vingt fois ; et quant aux planètes, le soleil est plus de cent soixante fois plus grand que la terre, comme nous l'avons dit ; Saturne est plus de quatre-vingt-dix-neuf fois plus grand ; Jupiter est quatre-vingt-une fois et trois quarts plus grand ; Mars est..... fois et demi plus grand ; Vénus, quarante-quatre fois plus grande ; Mercure, soixante-deux fois ; la lune, trente-neuf fois et quart plus grande que la terre ; Dieu sait la vérité !

Les corps et les formes des étoiles ont fourni aux opinions la même diversité que le soleil et la lune. On a prétendu que ce sont des lumières sphériques ; Aristote croyait qu'elles sont vivantes et douées d'une âme raisonnable ; il disait qu'à cause de cela on prouvait leur accord avec l'âme raisonnable animale. Certains ont prétendu que la forme des étoiles est comme celle des créatures ; d'autres ont dit que ce sont des dieux, d'autres des anges ; certains ont dit que les étoiles, le soleil et la lune croissent à l'Orient et s'effacent à l'Occident. On a prétendu que tous ces astres sont dans une seule sphère, et non dans des sphères séparées.

J'ai lu dans le livre des Khorrémites que les étoiles sont des sphères et des trous, qu'elles attirent les âmes des créatures et les livrent à la lune, qui se met à croître ; lorsqu'elle est arrivée à son plein, elle envoie ces âmes à celui qui est au-dessus d'elle, et vomit ; puis elle recommence à recevoir les âmes qui lui sont envoyées par les étoiles jusqu'à ce qu'elle soit de nouveau pleine.

Prenez exemple de ces explications merveilleuses et suivez le livre de Dieu (qu'il soit glorifié et exalté !) et les traditions authentiques de son prophète (que Dieu le bénisse et le salue, ainsi que sa famille !). Dieu a dit : « Il a placé le soleil comme une lampe et la lune comme une lumière<sup>1</sup> », parce que la lampe renferme l'idée de lumière ; de même quand il parle des étoiles : « Il est atteint d'un dard flamboyant<sup>2</sup> » et dans ce passage : « Et il plaça au milieu d'elle la lune comme une lumière<sup>3</sup>. »

En résumé, tout ce que l'on rapporte des anciens et des astronomes à ce sujet et qui n'emporte pas une diminution dans la démonstration de l'existence du Dieu unique, ni une abolition pour la loi sacrée, ni une négation de l'évidence, est permis et possible.

Dieu a dit : « Le Seigneur des deux orients, le Seigneur des deux occidents<sup>4</sup> », puis « par le Seigneur des orients et des occidents<sup>5</sup> » au pluriel, et « le Seigneur de l'orient et de l'occident<sup>6</sup> », par une expression peu précise<sup>7</sup> ; en effet, le soleil a cent quatre-vingts points différents de l'horizon où il se lève chaque jour, et autant où il se couche ; ces

1. *Qor.*, ch. LXXI, v. 15; ce texte est cité de mémoire et les termes en sont intervertis.

2. *Qor.*, ch. XXXVII, v. 10.

3. *Qor.*, ch. LXXI, v. 15.

4. *Qor.*, ch. LV, v. 16 et 17.

5. *Qor.*, ch. LXXI, v. 40.

6. *Qor.*, ch. LXXIII, v. 9.

7. على الارسال.

points sont en face les uns des autres. L'expression « les deux orients » indique le point du plus long jour de l'année, lorsque le soleil descend dans la tête du Cancer, et celui du jour le plus court, lorsque le soleil descend dans la tête du Capricorne; celle de « deux occidents » indique les deux points du coucher qui font face aux deux précédents, d'une quantité égale. Dieu a dit : « Il n'est point donné au soleil d'atteindre la lune<sup>1</sup>, » ce qui signifie que ces deux astres se rapprochent l'un de l'autre sans s'atteindre ; toutes les fois que la lune s'approche du soleil, sa lumière diminue jusqu'au moment où elle disparaît, et toutes les fois qu'elle s'en éloigne, sa lumière augmente ; quand elle est en opposition, elle est pleine et parfaite. Certains commentateurs, à propos de ce passage du Qor'an : « Nous effaçâmes le signe de la nuit<sup>2</sup>, » ont avancé que par cette expression l'on avait entendu l'augmentation et la diminution qui l'éprouvent. Dieu sait mieux la vérité !

DU LEVER DU SOLEIL ET DE LA LUNE, DE LEURS ÉCLIPSES,  
DE LA CHUTE DES ÉTOILES FILANTES ET DES AUTRES  
PHÉNOMÈNES QUI SE MONTRENT DANS LE CIEL

On rapporte, dans les traditions, que le soleil en se couchant continue sa route jusqu'à ce qu'il ait traversé la terre; une fois là, il tombe prosterné devant le trône de Dieu; il perd sa clarté et se revêt d'une nouvelle lumière; puis il reçoit l'ordre de revenir et de se lever de nouveau; mais il refuse de le faire, en ajoutant : « Je ne me lèverai pas pour des gens qui m'adoreraient à l'exclusion de Dieu; » alors trois cent soixante-six anges le piquent avec un aiguillon. Au moment de son lever, il reçoit trois vêtements d'honneur, l'un rouge, l'autre blanche et le troisième jaune ; c'est ainsi

1. *Qor.*, ch. XXXVI, v. 40.

2. *Qor.*, ch. XVII, v. 13.

que l'on voit les changements de couleur au moment du lever de l'astre. On récita au prophète, ainsi qu'on le raconte, ces vers d'Omayya (ben Abi 'c-Qalt) :

Le soleil, à la fin de chaque nuit, est rouge au matin, puis sa couleur s'enflamme plus tard ;

Il ne veut pas tout doucement se lever pour nous; il ne le fait que châtié, piqué par l'aiguillon.

« C'est vrai, » dit le prophète.

Selon les astronomes, le soleil ne cesse de se lever pour un peuple et de se coucher pour d'autres, parce qu'il décrit autour de la sphère terrestre un cercle régulier. Bien des gens nient que le soleil soit piqué et refuse de se lever, parce que c'est un corps inerte soumis à l'impulsion d'autrui, n'ayant ni responsabilité<sup>1</sup>, ni libre-arbitre: joint à ceci que la tradition ne me paraît pas authentique; mais si elle est authentique, l'interprétation et l'allégorie sont là à leur place, car le trône de Dieu entoure le monde; où donc le soleil pourrait-il se prosterner sous le trône? Mais souvent il arrive que certains endroits sont préférés à d'autres et sont décrits par approximation, comme quand on dit : « Un tel aide Dieu, toute chose l'aide, » et comme l'expression de « maisons de Dieu » et autres semblables.

Quand on parle du soleil, de la lune, des étoiles, des arbres et d'autres êtres qui se sont prosternés, et qui sont sur la terre et dans le ciel, ou dans le reste de la Création, et qui ne sont doués ni de discernement ni de raison, cela veut dire qu'ils se soumettent à ce qu'on désire d'eux, et s'humilient, à raison de la nature et du mouvement qui ont été institués en eux, et de leur obéissance parfaite envers leur Créateur. On a dit aussi: Les marques de création que l'on voit en eux prouvent l'existence de Dieu et portent les spectateurs à se prosterner devant leur Créateur; alors on dit que ce sont ces

1. كَافِرٌ « responsable ». Voir les passages cités dans Dozy, *Suppl.* et d'où ressort ce sens.

corps qui se sont prosternés, tandis qu'ils n'en ont été que la cause.

Ceux qui croient que le soleil, la lune et les étoiles sont des êtres vivants et raisonnables, ne nient pas qu'ils ne se prosternent et ne proclament les louanges de Dieu; d'autant plus que nous admettons que Dieu crée dans les êtres inanimés un sens au moyen duquel ils se prosternent et obéissent, ce qui n'est pas impossible à Dieu. Nous avons déjà mentionné tout cela ainsi que sa vraie signification, en l'approfondissant et en l'expliquant, dans notre livre des *Sens du Qor'an*<sup>1</sup>. Quant à ce qu'on dit que les anges piquent le soleil, cela ressemble à une allégorie dans le même sens qu'a dit le poète (c'est-à-dire Tarafa ben El-'Abd)<sup>2</sup>:

Son visage! on dirait que le soleil vient de jeter son manteau sur lui; sa couleur est pure, il est sans rides.

Du moment que cette tradition peut s'interpréter d'une façon allégorique, il n'y a pas de raison pour se hâter de l'accuser d'erreur et de mensonge.

Wahb (ben Monabbili) a prétendu que le soleil est placé sur une roue qui a trois cent soixante anses; un ange est suspendu à chaque anse et la tire dans le ciel; il en est de même de la lune, sauf que la roue de la lune provient de la lumière du soleil. Il a ajouté : La mer a une vague condensée dans l'air, comme si c'était une montagne allongée; si le soleil paraissait sortir de cette mer, il séduirait tellement les habitants de la terre qu'ils l'adoreraient à l'exclusion de Dieu. Un autre traditionniste a dit : Dieu a préposé (des anges) à la source du soleil jusqu'à ce qu'il se couche, et il a ajouté : Son feu est tellement brûlant que si des anges de

1. Cet ouvrage est à ajouter à ceux que nous avons énumérés dans la préface du t. I<sup>e</sup>. Quant au *Fihrist*, t. I, p. 138, il n'en parle pas.

2. Ce vers est en effet de Tarafa; cf. Ahlwardt, *The Dītān*, etc., p. 55, v. 10, avec une seule variante : حَتْ [pour لَقْتَ].

Dieu ne le retenaient pas, il dévorerait tout ce qui se trouve sur lui.

On dit que c'est la face du soleil qui brille pour les habitants du ciel, et son dos pour ceux de la terre. On dit encore : Lorsque le soleil descend de ciel en ciel, le matin point, et quand l'astre arrive au ciel le plus proche, l'aurore brille. Walib a dit : « Quand Dieu veut montrer à ses serviteurs un signe de mécontentement, le soleil quitte sa roue dans cette mer ; et quand Dieu veut amplifier encore le miracle, il y tombe tout entier, et de même pour la lune. »

Je vous ai déjà dit dans plus d'un endroit que la croyance à ces traditions, quand elle n'est pas appuyée sur le texte précis d'un livre ou une tradition authentique, exige qu'on s'arrête et qu'on ne prenne de décision définitive à son endroit qu'après s'être assuré de leur authenticité.

Ce qui est certain, en ce qui concerne le prophète, c'est qu'il y eut une éclipse de soleil le jour où mourut son fils Ibrahim<sup>1</sup>; les gens prétendirent que cette éclipse avait lieu à l'occasion de cette mort; mais le prophète prononça un prône et dit : « Le soleil et la lune sont deux des signes de Dieu; ils ne subissent d'éclipse ni pour la mort ni pour la vie de personne. Quand vous verrez un phénomène de ce genre, cherchez un refuge dans la prière. »

Les anciens ont exprimé des avis différents au sujet des éclipses, au rapport de Plutarque, qui prétend que certains attribuent l'éclipse du soleil à la marche de la lune au-dessous de lui; d'autres disent que le soleil, qui est semblable à un vaisseau, se renverse, de sorte que sa partie concave est en dessus et sa partie convexe en dessous. D'autres disent que les soleils et les lunes sont en grand nombre, et qu'il y en a dans chaque climat de la terre, dans chaque section, dans chaque zone, dans chaque période de temps. On a aussi pré-

1. Le 16 juin 631. Cf. Sprenger, *op. laud.*, t. III, p. 86; W. Muir, *The Life of Mahomet*, t. IV, p. 165 et 166.

tendu que l'éclipse de lune se produit par la fermeture du creux qui est dans sa partie cambrée. Quant à Platon, à Aristote et à leurs successeurs, ils expliquent les éclipses de lune par l'entrée de l'astre dans l'ombre de la terre; c'est ce qui arrive lorsque le soleil est sous la terre et la lune en opposition, les deux astres étant dans le même orbite, de sorte que l'ombre de la terre se projette sur son corps et s'interpose entre lui et le soleil qui l'éclaire, car sa clarté provient du soleil; et quant aux éclipses de soleil, ils les expliquent par le passage de la lune sous cet astre.

Or, un négateur considérera-t-il que Dieu ait fait de l'éclipse de lune par l'ombre de la terre un signe de vérité pour blâmer les hommes, bien que sa chute de la roue, comme on le rapporte, soit une allégorie représentant son entrée dans l'ombre de la terre? Et quand la même tradition dit que la roue de la lune vient de la lumière du soleil, c'est une énigme désignant l'emprunt que fait la lune de sa clarté à la lumière du soleil; quand on dit que le soleil est sur une roue qui a trois cent soixante anses, c'est une manière de parler de la sphère céleste et de ses trois cent soixante degrés; mais Dieu sait mieux la vérité!

Quand on dit : Toutes les fois que le soleil tombe de ciel en ciel, l'aurore paraît, on explique par là sa marche dans ses différents degrés et son élévation de station en station, car les astronomes sont tous d'accord pour dire que le soleil est dans un seul ciel.

On a exprimé différents avis à l'égard des taches noires que l'on aperçoit sur la face de la lune. Les Musulmans ont pour tradition que c'est un ange qui l'a éclaboussée; que la lune était autrefois aussi éclatante que le soleil, de sorte qu'on ne pouvait distinguer le jour de la nuit; Dieu ordonna à l'ange de faire passer son aile devant la lune et d'éteindre sa lumière; de là les taches que l'on aperçoit.

On raconte, d'après Démocrite, que le corps de la lune est éclairé par une lumière d'emprunt, est compact, marqué par

des plaines, des vallées et des montagnes, d'où les apparenées que l'on voit sur sa face. Quelques anciens ont prétendu que c'est un nuage, éclairé par une lumière étrangère, et qui s'enflamme; d'autres ont dit que c'est un disque poli comme un miroir qui reçoit sa lumière du soleil quand il est en opposition; et les veines qu'on voit sur sa face sont le reflet de ce qui se trouve sur le soleil.

Tout cela est facile à comprendre; car si, comme certaines gens le prétendent, Dieu, d'après la tradition, a effacé sa lumière, cela peut être ou en y créant des veines, ou en y faisant paraître des montagnes, ou de toute autre façon qu'il a voulu.

Les étoiles filantes ont été expliquées de différentes façons. Les Musulmans disent que c'est la lapidation des démons, ainsi que Dieu l'a dit<sup>1</sup>. Bien rarement l'on nie l'existence des formes spirituelles dans le ciel, à moins que ce ne soient les athées et les hérétiques; mais puisqu'ils reconnaissent l'influence de la sphère céleste, des étoiles et de ce qui s'y trouve, leur négation n'a pas de sens relativement à ces démons qui sont aux écoutes, en comparaison de celui qui nie l'existence des corps célestes; mais ce sont les génies et les démons qui habitent la terre dont il nie l'existence.

Si l'on dit : Les étoiles filantes ne cessent de tomber, tandis que vous prétendez que le ciel a été muni de sentinelles lors de la mission confiée au prophète, vous répondrez : Les étoiles filantes ne sont pas toutes employées à lapider les démons, et peut-être que personne ne sait ni ne voit celui qu'elles lapident; ou bien les étoiles tombent pour une cause quelconque; ou encore Dieu a joint à ce phénomène un châtiment pour les démons.

On demanda à Ez-Zohri : Est-ce que le ciel était gardé par des sentinelles lors du paganisme? « Oui, certes, répondit-il. Lorsque Mohammed fut envoyé en mission, les

1. *Qor.*, ch. LXVII, v. 5.

étoiles filantes furent épaissies et renforcées. » Il y a, en effet, certains astronomes qui prétendent qu'elles écorechent le ciel.

D'autres, dit-on, affirment que ce sont des étincelles tombant de l'éther et qui s'éteignent sur place ; d'autres encore ont dit que ce sont les puces du soleil ; il y a encore d'autres explications très différentes.

On n'est pas plus d'accord sur la Voie lactée. Plutarque, d'après un ancien, rapporte que c'est une sphère céleste, et un nuage, et d'après un autre, que c'est la lueur de petites étoiles en grand nombre, contiguës les unes aux autres ; d'après un troisième, que c'est une illusion de l'œil ; d'après un quatrième, que c'est l'ancienne orbite du soleil. Aristote dit que c'est l'embrasement d'une vapeur sèche très abondante, resserrée, ayant l'apparence de feu et située au-dessus des planètes. Certains Musulmans la nomment la porte du firmament, tandis que d'autres l'appellent la fente du ciel.

#### DES VENTS ET DES NUAGES, DE L'HUMIDITÉ, DU TONNERRE, DE L'ÉCLAIR ET AUTRES PHÉNOMÈNES DE L'ATMOSPHÈRE

Les avis sont partagés au sujet des vents. Dieu a dit : « C'est lui qui envoie les vents avant-eoureurs de sa grâce<sup>1</sup>, » c'est-à-dire qu'ils apportent la bonne nouvelle de la pluie ; et ailleurs : « Dieu envoie les vents qui soulèvent les nuages<sup>2</sup>, » ce qui nous apprend que ce sont eux qui amènent les nuées et poussent les nuages ; dans un autre passage : « Nous avons envoyé les vents qui fécondent<sup>3</sup>, » car ce sont eux qui transportent les semences des arbres et fécondent la terre ; mais il dit encore : « (Il y avait des signes) chez le peuple de 'Âd, lorsque nous envoyâmes contre lui un vent de destruction<sup>4</sup>, » ce qui nous informe que ce vent est

1. *Qor.*, ch. VII, v. 55 ; cf. ch. XXV, v. 50, et XXVII, v. 64.

2. *Qor.*, ch. XXX, v. 47.

3. *Qor.*, ch. XV, v. 22.

4. *Qor.*, ch. LI, v. 41.

le contraire de la brise fécondante, parce que le premier est un châtiment, tandis que celle-ci est une miséricorde.

Une tradition authentique du prophète dit ceci : « J'ai été aidé par le vent d'Est, je fais périr l'Ad par le vent d'Ouest, et le vent du Sud est celui par lequel Dieu verse des pluies abondantes. » Une autre tradition rapporte : « Les vents ne sont point mauvais, car ils sont le souffle du Miséricordieux ; » les commentateurs disent, en effet, que ce sont les soupirs que Dieu pousse par suite de la tristesse qu'il éprouve à voir la terre et des chagrins que lui cause la Crédit, et ces soupirs produisent les pluies abondantes qui y tombent et rafraîchissent l'air.

Au contraire, d'autres disent que le vent est le souffle d'un ange ; Dieu sait mieux la vérité !

Les vents sont au nombre de quatre : le vent d'Est, le vent du Sud, le vent du Nord et le vent d'Ouest. Il est vrai qu'on a dit : Il n'y a qu'un seul vent, dont le point de départ diffère selon les régions. Le vent d'Est, qui s'appelle aussi *qaboûl*, est entre les deux orients, celui du solstice d'été et celui du solstice d'hiver, depuis le lieu du lever du bras du Lion jusqu'à celui de la corne gauche du Capricorne ; le vent d'Ouest est à l'opposite. Le vent du Sud souffle de la région qui s'étend entre l'orient du solstice d'hiver et l'occident du même solstice, depuis le lieu du lever de la corne gauche du Capricorne jusqu'à celui du coucher du Cancer ; le vent du Nord est à l'opposite. Les lieux du lever des étoiles sont au nombre de cent quatre-vingts, ainsi que ceux de leur coucher ; chacun de ces points a un vent particulier, qui rentre dans les quatre que nous avons énumérés.

Le vent, c'est l'air lui-même : lorsque Dieu y produit un mouvement, il se met à souffler et à s'agiter. De même la plupart des anciens disaient que le vent est l'écoulement de l'air ; et ils prétendaient que la cause qui le fait souffler, c'est le passage du soleil sur la terre ; il s'en élève une vapeur ; lorsque celle-ci est humide, elle fournit la matière de la

pluie, et lorsqu'elle est sèche, elle fournit celle des vents. Il est en effet admissible que Dieu ait rendu le passage du soleil la cause qui les suscite; s'il le veut, de même qu'il a fait des nuages la cause de la pluie.

Certaines traditions rapportent que le vent d'Est vient du paradis et le vent du Sud de l'eufer. El-Hasan aurait dit : « Le vent du Sud sort du paradis, puis il passe à travers le feu, d'où sa chaleur ; celui du Nord sort du feu, mais passe par le paradis, d'où sa fraîcheur. » Dieu sait mieux (la vérité)! Mais si cette tradition est authentique, il faut entendre que le rapport d'annexion qu'elle emploie signifie comparaison, et que ce n'est pas la préposition *min* partitive qui y figure : c'est ainsi qu'on dit d'un homme excellent qu'il est d'entre les anges, et d'un méchant qu'il est un démon ; on les compare à ces êtres, on ne veut pas dire qu'ils soient de leur genre ni de leur nombre.

Les astronomes prétendent que la chaleur du vent du Sud provient de ce que ce vent nous arrive des contrées brûlantes, plus rapprochées du soleil, tandis que le vent du Nord trouve le soleil plus éloigné des contrées d'où il sort, mais Dieu sait mieux (la vérité) !

Quant aux quatre espèces de nuages désignés sous les noms de *ghāim* (nuage, cumulus), *sahāb* (cirrus), *nadā* (humidité) et *dabāb* (brouillard), ils se composent d'une vapeur qui s'élève de la terre ; celle qui est épaisse devient *sahāb* et celle qui est légère devient *dabāb*, et *qatām* (nuage de poussière). Dieu a dit : « C'est Dieu qui envoie les vents qui soulèvent les nuages<sup>1</sup>. »

Les astronomes prétendent que le soleil passe au-dessus de localités humides et de marécages aux eaux profondes et soulève des nuées par la chaleur de son passage ; quand cette vapeur s'épaissit, elle devient des nuages ; la pluie est la réunion de cette vapeur et sa compression et dégoutte à la façon

1. *Qor.. ch. XXX, v. 47.*

du couvercle de la marmite, car toute chose humide, soumise à la chaleur, dégage de la vapeur. En effet, quand la chaleur se mélange à l'humidité, ses molécules deviennent plus subtiles et transforment celle-ci en air; lorsque le froid de l'air augmente dans cette vapeur, le froid la renvoie vers la terre, elle s'épaissit, se comprime et devient de l'eau, qui se laisse tomber; et si cette chose qui tombe est petite et peu nombreuse, on l'appelle *nadî* (humidité); et voilà pourquoi l'humidité se produit plus abondante pendant l'hiver et la nuit, à cause de l'abondance du froid de l'air. Si la vapeur qui s'élève est légère et peu fournie et que le froid qui la surprend par en haut est violent, cette vapeur devient solide; si la vapeur est abondante et le froid violent, elle devient de la neige; et si ce froid persiste dans le nuage, l'eau qui est contenue dans celui-ci se contracte, dure et devient de la grêle. La différence n'existe que dans sa petitesse et sa grandeur, à cause de l'éloignement de la distance des nuages par rapport à la terre ou de leur proximité: lorsque cette distance est minime, la grêle tombe avec vitesse sans que rien fonde sur ses côtés, de sorte qu'elle reste en gros grains et avec un fort diamètre; de même la pluie.

Tout cela est possible et admissible; nous n'y voyons rien qui réfute le Qor'an ou soit de nature à anéantir la religion.

Une tradition d'Ibn-'Abbâs nous apprend que Dieu envoie les vents qui soulèvent les nuages, puis fait descendre la pluie sur ceux-ci; le vent la secoue à la façon dont la chamelle pleine secoue le fruit de son ventre quand elle est sur le point de mettre bas. Quant à l'histoeriette racontée par Wahb (ben Monabbili), à savoir que la terre se plaignit à Dieu à l'époque du Déluge, et qu'il la renouvela en faisant des nuages un écrable pour la pluie, cette historiette, si elle est authentique, signifie que l'épaisseur et la densité des nuages furent augmentées, ainsi que cela a été établi.

Quant à ce passage du Qor'an: « Il fait descendre du

ciel des montagnes grosses de grêle<sup>1</sup>, » la plupart des lexicographes sont d'avis que les grêlons sur la terre sont comme des montagnes lorsqu'ils descendent du ciel, c'est-à-dire, dans ce passage, des nuages, sens sur lequel les lexicographes sont d'accord. Certains individus disent que toutes les pluies proviennent de la vapeur de la terre. Mais cette vapeur n'est elle-même qu'une seule pluie que Dieu fait descendre du ciel chaque année, et au moyen de laquelle il vivifie la terre, les arbres et les plantes, ainsi qu'il est dit dans ce passage du *Qor'an*: « Nous avons fait descendre du ciel une eau bénie<sup>2</sup>, » etc. Dieu sait mieux (la vérité) !

DU TONNERRE, DES ÉCLAIRS, DE LA FOUDRE, DES AURORES BORÉALES, DE L'ARC-EN-CIEL, DES GRONDEMENTS SOUTERRAINS ET DES TREMBLEMENTS DE TERRE

Certaines traditions disent que le tonnerre est un ange préposé aux nuages; qui tient une certaine quantité de fer, au moyen duquel il les pousse de contrée en contrée, à la façon dont le pâtre conduit les chameaux; toutes les fois qu'un nuage résiste, l'ange erie pour le pousser; sa voix est le moyen qu'il emploie pour pousser le nuage en avant, la foudre est son coup de fouet et les éclairs<sup>3</sup> ses étincelles. Une autre tradition rapporte que le nuage est un ange qui parle avec la voix la plus belle, et rit du plus beau rire; le tonnerre est sa voix et la foudre son rire. Dieu connaît mieux que nous l'authenticité de ces traditions, car Mohammed ben Djérir et-Tabari<sup>4</sup> a rapporté, dans son commentaire du *Qor'an*, qu'Ibn-Abbâs avait écrit à

1. *Qor.*, ch. XXIV, v. 43.

2. *Qor.*, ch. L. v. 9.

3 Remarquer l'interversion des termes شعاع « éclair » et شعاع « foudre ».

4 L'auteur des *Annales*, mort en 310 hég.

5. *Kitâb et-Tafsîr*, « le meilleur ouvrage sur cette matière ». *Fîhrîst*, t. I, p. 235.

Ibn el-Djald pour l'interroger au sujet du tonnerre et de la foudre ; et que celui-ci aurait répondu : « Le tonnerre est le vent et la foudre l'eau. » Dieu a dit : « Le tonnerre célèbre ses louanges, les anges le glorifient pénétrés de terreur. Il lance la foudre et atteint ceux qu'il veut<sup>1</sup> ; » il parle de la célébration des louanges par le tonnerre et de la façon dont il envoie la foudre, comme quand il attribue la parole au ciel et à la terre dans ce passage : « Ils dirent tous deux : Nous venons en toute obéissance<sup>2</sup>. »

Les anciens ne sont point d'avis unanime sur ce chapitre ; celui dont l'avis est le plus répandu chez eux est Aristote, qui prétend que le soleil, en passant sur la terre, en soulève une vapeur sèche et une vapeur humide qui se condensent en nuages ; lorsque cette vapeur humide se rassemble là, elle emprunte la vapeur sèche contenue dans le nuage contre la paroi concave du ciel ; cette vapeur heurte le nuage, le gratte et le fend ; de ce choc et de ce grattement provient le tonnerre, et du déchirement et de la fente, la foudre ; quant aux éclairs, c'est par exemple comme les étincelles qui s'envolent du briquet ; lorsque la chaleur du soleil et la sécheresse se joignent au frottement dont nous venons de parler, l'éclair se produit.

Nous avons déjà expliqué<sup>3</sup> que certaines formes spirituelles et certains corps inanimés prennent le nom d'ange, à cause de leur obéissance et de leur abandon absolu à ce qui leur est imposé ; il n'est donc pas étrange que le tonnerre, qu'il soit un vent ou le choc d'un nuage, soit appelé ange dans ces divers cas ; mais Dieu sait mieux (la vérité) !

Aristote a comparé la voix du nuage au bois humide que l'on place dans un brasier : on entend alors un bruit et un craquement. Il se peut aussi que Dieu crée, par l'agitation du vent dans le nuage, un ange qu'il appelle tonnerre. Quant

1. *Qor.*, ch. XIII, v. 14.

2. *Qor.*, ch. XLI, v. 70.

3. T. I<sup>er</sup>, p. 158.

à nous, nous concilions les croyances musulmanes et les idées des anciens tant que nous ne trouvons pas de texte péremptoire dans notre livre sacré ou de tradition authentique de notre prophète. Mais lorsque nous rencontrons un texte ou une tradition contraire à l'avis des anciens, celui-ci est pour nous rejeté avec dédain et considéré comme à éviter.

Le halo du soleil, de la lune et des étoiles provient de l'accumulation de la vapeur dans l'atmosphère et de son épaississement. Lorsque la lumière de la lune et du soleil se répand dans l'air, cette lumière se détourne et se reflète dans l'air sur cette vapeur, de sorte que l'on voit le cercle du halo. D'autres personnes donnent une explication contraire à celle-ci ; mais Dieu sait mieux (la vérité !).

Les aurores boréales<sup>1</sup> et les colonnes de feu proviennent de la vapeur sèche lorsqu'elle s'élève dans l'atmosphère et s'approche de la sphère de la lune, de façon à s'y recourber et à s'y enflammer par le mouvement de cette sphère. Lorsque les parties de cette vapeur sont contiguës les unes aux autres, elles paraissent comme des flammes, des colonnes et des comètes. Quelques-uns disent que c'est une aberration de la vue et que ce phénomène n'est pas réel.

L'arc-en-ciel provient des rayons du soleil qui se reflètent sur la vapeur humide : c'est un phénomène analogue à celui des rayons qui tombent obliquement<sup>2</sup> sur la surface de l'eau et sont ensuite réfléchis dans la direction d'un mur, ou à celui qui se présente parfois dans le flux de larmes d'un œil classieux lorsqu'il regarde une lampe. Il est possible d'en faire l'expérience en se tenant en face du soleil, en prenant de l'eau que l'on verse entre le soleil et l'expérimentateur, et en faisant cela de façon continue ; lorsque une réflexion se produit, on y trouve l'arc-en-ciel.

1. شہابان proprement « les flammes. »

2. Ce sens de شرق est à ajouter aux dictionnaires ; il dérive du sens de lever du soleil, lorsque les rayons tombent obliquement sur la terre.

La couleur rouge et la jaune qu'on y voit proviennent du fait de l'humidité et de la sécheresse, par analogie avec le feu, qui est de couleur rouge trouble quand il provient d'un bois humide, et jaune pur quand il s'élève d'un bois sec. La couleur verte qu'on y voit après le jaune est attribuée à ceci que le corps réflecteur est plus trouble (que le reste). Quelques-uns ont prétendu que c'est encore là un fait imaginaire, non réel, comme celui qui est sur un navire s'imagine que la terre marche avec lui.

On rapporte qu'Ibn-Abbâs détestait de prononcer le nom de *Qaus Qozah*, qui semble attribuer ce phénomène au démon. Wahb (ben Monabbih) a raconté que Dieu a fait paraître l'arc-en-ciel après le Déluge, comme une garantie contre la submersion. Mais Dieu sait mieux la vérité !

La trombe est la rencontre de deux vents de direction et d'origine contraires, d'où s'élève dans l'air un ouragan de forme allongée. On a prétendu que c'est un démon ; Dieu sait mieux (la vérité) !

Le grondement souterrain provient de l'arrêt du vent dans l'air et dans la terre.

Les tremblements de terre sont de plusieurs sortes. La terre est de nature sèche ; lorsqu'elle reçoit la pluie, elle devient humide ; puis le soleil agit sur elle, et il en naît une vapeur humide et une sèche. La vapeur humide est la matière des brouillards, et la sèche celle des vents ; or, il est de la nature de la vapeur de s'élever. Lorsqu'elle se met en mouvement et rencontre un sol dur, ce sol a besoin de cette vapeur, et si celle-ci rencontre un sol léger, elle en sort sans produire de tremblement ; si la terre est pierreuse et dure, et que le vent s'agite avec violence dans ses entrailles sans trouver d'issue, souvent celui-ci la fend et la perce ; souvent aussi, il sort, à la suite du tremblement, un grondement effroyable et un bruit violent, à cause de la vapeur qui se trouve retenue sous les entrailles du sol, et qui ne trouve d'issue que quand celui-ci se fend. Parfois la terre

se retourne sens dessus dessous; d'autres fois, en se fendant, elle découvre des sources et des eaux qui inondent une grande portion de pays.

Les anciens ont beaucoup parlé de la cause du tremblement de terre, et se sont divisés en écoles différentes. Les Musulmans disent que c'est le fait de Dieu, quand il veut montrer à ses serviteurs qu'il les blâme; il n'y a rien d'étrange à ce que Dieu manifeste ce signe par l'agitation que donne le vent au sol. Il y eut jadis un tremblement de terre à Damas, et Abou 'd-Derdâ<sup>1</sup>, qui prononçait le prône, dit : « Certes, Dieu vous blâme; or, contentez-le. »

Cependant, des légendes disent que chaque terre a un nerf qui est joint au mont Qâf, et auquel est préposé un ange; quand Dieu veut faire engloutir un peuple, il fait un signe à cet ange pour lui dire : « Agite ce nerf. » Si cette légende est vraie — et je ne la jugerai authentique que parce qu'elle est rapportée par des Gens du Livre, auxquels on ne peut avoir confiance pour ce qu'ils ont entre leurs mains<sup>2</sup> — c'est une comparaison, un moyen approché de faire comprendre au peuple et de lui enseigner que tout cela provient du fait de Dieu, et non de la nature même de ces êtres.

#### DE LA NUIT ET DU JOUR

Pour les anciens, la nuit est l'absence du soleil; le jour, c'est quand cet astre s'élève sur l'horizon. Beaucoup de Musulmans disent que la nuit et le jour sont deux créatures de Dieu, distinctes du soleil et de la lune, parce que, disent-ils, nous voyons que le soleil se compose de choses nombreuses, son corps, sa lumière, sa chaleur; or, nous constatons de la chaleur sans lumière et de la lumière sans chaleur;

1. Sur ce personnage, voir t. I<sup>e</sup>, p. 180, note 1<sup>o</sup>.

2. Allusion à la croyance des Musulmans que les juifs et les chrétiens ont altéré le texte de leurs livres sacrés, ce qu'on appelle *tahrif*.

nous connaissons donc que chacun de ces phénomènes a une signification isolée. Dieu a dit : « Par le soleil et sa clarté, — par la lune, quand elle le suit de près, — par le jour, quand il le laisse voir dans tout son éclat, — par la nuit quand elle le voile<sup>1</sup>. » Certains commentateurs ont dit : « Le jour orne le soleil et le revêt de clarté. »

Dans les traditions des Gens du Livre, la première chose créée par Dieu fut la lumière et les ténèbres ; puis il les sépara, et fit des dernières la nuit, et de la lumière le jour ; puis il éleva les sept cieux de la vapeur d'eau jusqu'à ce qu'ils se dressèrent dans l'espace, il rendit très obscure la nuit dans le ciel le plus proche de nous, et il produisit la clarté de ce ciel ; la nuit et le jour se mirent à se succéder sans qu'il y eût ni soleil, ni lune, ni étoiles ; ensuite il étendit la terre et la fixa au moyen des montagnes ; telles sont les traditions rapportées par Mohammed ben Ishaq dans son ouvrage intitulé *El-Mobtédâ*<sup>2</sup>. Tout cela indique que la nuit et le jour n'ont rien à faire avec le soleil ; et si le soleil donne au jour sa clarté et sa chaleur, c'est par son moyen que nous distinguons la chaleur du jour de celle de la nuit.

On raconte, dans certaines légendes, que Dieu crée un voile de ténèbres dans la région voisine de l'Orient et y préposa un ange nommé Charâhil. Lorsque le soleil s'est couché, cet ange prend une poignée de ces ténèbres et fait face à l'Occident ; il ne cesse de laisser échapper ces ténèbres par les interstices de ses doigts et de les répandre tout en observant la lueur du crépuscule ; quand cette lueur disparaît, il ouvre la main, et le monde est plongé dans l'obscurité. Plus tard, il déploie son aile et pousse l'obscurité de la nuit dans

1. *Qor*, ch. XCI, v. 1 à 4.

2. Le même que le *Kitâb es-Sîra w'el-Mobtédâ w'el-Maghâzî*. Cf. Hadji-Khalfa, t. III, p. 634, et t. V, p. 646; F. Wüstenfeld, *Die Geschichtschreiber der Araber*, p. 8. L'auteur était suspect de s'appuyer sur les juifs et les chrétiens : cf. *Fihrist*, t. I<sup>r</sup>, p. 92.

la direction de l'Occident, en la faisant couler comme de l'eau, et cela chaque nuit, jusqu'à ce que cette obscurité soit transportée d'Orient en Occident ; lorsque l'ange aura fini de la transporter tout entière, le jour de la résurrection arrivera.

Wahb (ben Monabbih) a raconté, au sujet de cette légende, d'après Selmân (el-Fârisî), que l'ange de la nuit, qui s'appelle (comme nous l'avons vu) Charâhil, tient dans sa main un petit coquillage noir qu'il fait descendre, au moyen d'un cordon, avant le coucher du soleil ; quand cet astre l'aperçoit, il se couche, comme il en a reçu l'ordre<sup>1</sup>. L'ange du jour s'appelle Harâmil ; c'est un coquillage blanc qu'il tient dans la main et qu'il suspend avant le lever du soleil ; lorsque Charâhil l'aperçoit, il le joint à son coquillage noir ; le soleil regarde le coquillage blanc et se lève, comme il en a reçu l'ordre. S'il y a quelque chose de vrai là-dedans, nous y croyons et le prenons pour certifié ; mais si c'est différent (et Dieu seul sait la vérité !), il faut l'attribuer à l'interprétation par l'allégorie.

#### DESCRIPTION DE LA TERRE ET DE CE QUI S'Y TROUVE

Dieu a dit : « N'avons-nous pas fait la terre comme une couche, et les montagnes comme des pilotis<sup>2</sup> ? » Et encore : « C'est Dieu qui vous a donné la terre pour lit et élevé la voûte des cieux pour abri<sup>3</sup> », et ailleurs : « Il vous a donné la terre pour tapis<sup>4</sup>. » Certaines personnes disent, au sujet des mots *couche* et *tapis*, que cela signifie qu'on se tient sur la terre, qu'on y habite, et qu'on s'y livre à ses occupations.

Les anciens ont émis des opinions diverses au sujet de la forme de la terre. Quelques-uns disent qu'elle est plane et horizontale, limitée par ses quatre côtés qui sont l'orient,

1. Allusion au *Qor'an*, ch. VI, v. 163.

2. *Qor.*, ch. LXXVIII, v. 6 et 7. .

3. *Qor.*, ch. II, v. 20.

4. *Qor.*, ch. LXXI, v. 18.

l'occident, le septentrion et le méridien. D'autres disent qu'elle a la forme d'un bouclier, ou d'une table, ou d'un plateau de bois; d'autres en ont parlé comme d'une demi-sphère, à la façon d'une coupole, et disent que le ciel est appuyé sur ses côtés; d'autres ont dit qu'elle est placée sur un des côtés de la sphère céleste moyenne; d'autres qu'elle est allongée, comme un cylindre de pierre, tel qu'un fût de colonne; d'autres qu'elle s'étend à l'infini, et que le ciel s'élève à l'infini; d'autres que le mouvement circulaire des astres n'est que celui de la terre et non celui de la sphère céleste. Mais leur croyance la plus générale est que la terre est ronde, comme une boule; que le ciel l'entoure de tous les côtés, comme l'œuf entoure son contenu, de sorte que le jaune est comme la terre, le blanc de l'albumine comme l'air et la coquille comme le ciel; avec cette différence qu'elle n'a pas la forme ovale, mais bien sphérique, comme une boule également tournée au tour; les anciens ingénieurs ont même dit que si l'on creusait en imagination la surface de la terre, le trou produit mènerait à la surface diamétralement opposée, et que si l'on creusait, par exemple, à Fou-chendj<sup>1</sup>, le trou sortirait en Chine.

On a dit que les hommes se tiennent à la surface de la terre comme les fourmis sur un œuf. Les anciens ont appuyé leur opinion sur de nombreux arguments, dont les uns ont le caractère de preuves décisives, et les autres celui de démonstration suffisante. Ce qui convient aux Musulmans de croire, c'est d'attribuer ce phénomène à la possibilité, car ce qui est étendu admet le déploiement d'une chose et son

1. Petite ville près de Hérat; la forme de ce nom est arabisée d'après le persan *قَزْوِينَى*. Cf. Barbier de Meynard, *Dictionnaire de la Perse*, p. 427; *Extraits de la Chronique persane de Hérat, Journ. As.*, 1861, p. 33 du tirage à part. Elle fut, au commencement du IX<sup>e</sup> siècle de notre ère, la capitale de la dynastie des Tahérides (*Grande Encyclopédie, art. Perse, histoire moderne*). L'idée d'un trou fait dans la terre en cette même localité, se retrouve textuellement dans Qazwini, *'Adja'ib*, p. 146.

extension, comme un vêtement ou autre, et admet aussi qu'on s'y tienne. Si les hommes sont sur la surface de la terre de la façon qu'on le prétend, la terre est un tapis pour ceux qui sont sur elle, comme pour ceux qui sont dessous.

Grâce à Dieu! ce n'est pas nous qui serons entêtés devant la vérité et serons hostiles à ceux qui la possèdent, ni qui considérerons comme méprisables les sciences et les belles-lettres, bien que la religiosité s'imagine en avoir interrompu le cours, ainsi que l'établissement du mysticisme. Il n'y a pas, pour la religion, de victoire plus grande que de rendre justice à la vérité et à ceux qui y ont droit.

Certains, d'entre les anciens, ont prétendu que la terre est concave, et que son milieu est comme un bol.

On est d'avis différent au sujet du nombre des terres. Dieu a dit : « C'est Dieu qui a créé les sept cieux et autant de terres<sup>1</sup>. » Il est possible que cette image s'applique au nombre et à la disposition en étages successifs. Certaines légendes rapportent que ces terres sont les unes au-dessus des autres, que l'épaisseur de chaque terre est équivalente à cinq cents ans de marche, et que l'intervalle entre chaque terre est aussi de cinq cents ans ; quelques-uns même ont énuméré, pour chaque terre, une population d'une description et d'une forme étonnantes. Chaque terre a reçu un nom particulier, comme chacun des cieux. Quelques-uns ont prétendu que dans la quatrième terre se trouvent les serpents qui dévorent les damnés, et dans la sixième, les pierres qui les frappent. Celui à qui son âme inspirerait un vif désir de prendre plus ample connaissance de ces choses, n'a qu'à lire les livres de Wahb [ben Monabbih], de Ka'b [el Ahbâr], et de Moqâtil ; si cette science lui agrée, il y prendra intégralement son plaisir ; car ces livres sont exposés au public, et jouissent d'une grande autorité.

Une tradition qui se rattache à 'Atâ ben Yasâr, au sujet

1. *Qor.*, ch. LXV, v. 12.

du passage du Qorân cité ci-dessus : « C'est Dieu qui a créé les sept cieux et autant de terres, » rapporte que cet auteur a dit : Dans chaque terre il y a un Adam, un Noé comme le vôtre, un Abraham comme le vôtre. Mais Dieu sait mieux et plus solidement [la vérité !]. Cela n'est cependant pas plus étrange que la doctrine des philosophes qui disent qu'il y a des soleils et des lunes en grand nombre ; que chaque climat a son soleil, sa lune et ses étoiles. Les anciens ont dit que les terres sont au nombre de sept, dans le sens de voisinage et de contiguïté, avec séparation des climats, non dans celui de superposition et de compression ; les Musulmans qui s'adonnent à la spéulation penchent vers cette explication. Il y en a parmi eux qui croient que les terres sont au nombre de sept en montant et en descendant, comme les degrés d'une échelle. Certains prétendent que la terre est partagée en cinq zones, septentrionale, méridionale, équinoxiale, tempérée et centrale.

On n'est pas d'accord sur la mesure de la terre. Une tradition prétend que Makhoûl<sup>1</sup> aurait dit : « La distance entre la partie la plus éloignée du monde et la partie la plus rapprochée est de cinq cents ans ; deux cents ans sont occupés par la mer, deux cents par une partie inhabitée, quatre-vingts ans par le territoire de Gog et Magog, et vingt ans par celui qu'occupe le reste des créatures. »

Qatâda<sup>2</sup> aurait dit : « Le monde est de 24,000 parasanges ; l'empire des Nègres est de 12,000 parasanges ; celui des Grecs de 8,000, celui des Persans de 3,000, et celui des Arabes de 1,000 parasanges. »

Abdallah ben 'Omar<sup>3</sup> aurait dit : « La partie habitée par les Nègres nus est plus considérable que le reste. »

1. Abou-'Abdallah Makhoûl ech-Châmi, mort en 116 hég., a laissé deux ouvrages sur la jurisprudence ; voy. *Fihrist*, t. II, p. 227.

2. Qatâda ben Diâms, traditionniste, mort en 117 hég. Cf. Sprenger. *op. suprà laud.*, t. III, p. cxvi.

3. T. I<sup>er</sup>, p. 186 et 194.

Ptolémée, dans l'*Almageste*, a établi par approximation la mesure du diamètre et de la circonference de la terre. Il s'exprime ainsi : « La circonference de la terre est de 180,000 stades, ou 24,000 milles, ou 8,000 parasanges, avec ce qu'elle renferme de mers, de montagnes, de déserts et de marécages. » La parasange est de trois milles, le mille de 3,000 coudées royales, celle-ci de trois empans qui forment une mesure égale à trente-six doigts, dont chacun équivaut à cinq grains d'orge accolés par le milieu; le stade est de quatre cents coudées<sup>1</sup>. Il ajoute : « L'épaisseur de la terre, c'est-à-dire son diamètre, est de 7,630 milles, ou 2,545 parasanges  $\frac{1}{3}$ <sup>2</sup>. La surface de la terre entière est de 132,600,000 milles, ou 200,088 parasanges<sup>3</sup>. »

Si cela est vrai, c'est une révélation ou une intuition de la vérité suprême; si ce résultat a été obtenu par l'analogie et le raisonnement, c'est également rapproché de la vérité; et si c'est différemment, s'il provient de recherches approfondies et d'études astronomiques, Dieu sait mieux la vérité! Quant à l'opinion de Qatâda et de Makhoûl, il n'est pas nécessaire (pour la juger) d'avoir la science certaine au moyen de laquelle on décide sur les mystères.

On a différé d'opinion touchant les mers, les eaux et les fleuves. Les Musulmans ont pour tradition que Dieu a créé les mers aussi amères que le poison qui tue sur-le-champ, et a fait descendre ensuite l'eau douce du ciel, ainsi qu'il l'a

1. Comparer les mesures données par Chems-eddin Abou 'Abdallah Mohammed ed-Dimachqî, traduit par M. A. F. Mehren, *Manuel de la Cosmographie du moyen âge*, Copenhague, 1874, p. 8; Reinaud, Introduction à la *Géographie d'Aboul-Féda*, p. cclxvi et cclxxii; Mass'oudî, *Prairies d'or*, éd. et trad. de M. Barbier de Meynard, t. I, p. 183 et 190; le *Livre de l'Avertissement*, trad. Carra de Vaux, p. 44; sur les diverses valeurs de la coudée, voy. Sauvage, *Matériaux pour... la métrologie musulmane*, dans le *Journal asiatique*, 1886, VIII<sup>e</sup> série, t. VIII, p. 489 et suivantes.

2. Le chiffre exact est  $2,543 \frac{1}{3}$ .

3. Chiffres faux.

dit: « Nous faisons descendre du ciel l'eau en certaine quantité, nous la faisons rester sur la terre<sup>1</sup>. »

Toute eau douce provenant d'un puits, d'une rivière, ou de toute autre origine, c'est toujours cette même eau du ciel. Lorsque l'heure du jugement dernier s'approchera, Dieu enverra un ange muni d'un bassin qui réunira toutes ces eaux et les restituera au paradis.

Les Gens du Livre prétendent que quatre fleuves sortent du paradis, l'Euphrate, le Séihân, le Djéihân<sup>2</sup> et le Tigre, car ils croient que le paradis est situé dans les contrées orientales de la terre.

On rapporte que l'Euphrate diminua de volume du temps de Mo'âwiya, et déposa sur ses rives une grenade aussi grande qu'un chameau dans la force de l'âge. Ka'b[el-Ahbâr] dit qu'elle provenait du paradis. Si l'on a dit vrai, cette grenade ne peut venir du paradis éternel, mais du paradis terrestre.

Les anciens étaient d'avis que les eaux subissent des transformations; le goût de chaque eau est selon le goût du terrain qu'elle traverse. Nous ne nions pas que Dieu n'ait le pouvoir de transformer les êtres selon sa volonté, de même qu'il transforme la goutte de sperme en grumeau, et le grumeau en morceau de chair, et ainsi de suite, d'état en état, jusqu'à ce qu'il détruise l'être comme il l'a créé.

On a expliqué de diverses façons la salure de l'eau de la mer. Certaines personnes disent que lorsque l'eau reste longtemps tranquille et exposée aux rayons ardents du soleil, elle devient amère à cause du sel qui s'y produit; l'eau en extrait les parties les plus subtiles, qui en sont aussi les plus pures, l'humidité qui tombe pure sur la terre et devient ensuite épaisse. D'autres ont prétendu qu'il y a dans la mer des veines qui changent l'eau de la mer, et que

1. *Qor.*, ch. XXIII, v. 18.

2. Le Sarus et le Pyramus des anciens, fleuves de Cilicie.

c'est à cause de cela qu'elle est devenue amère comme du poison.

Le flux et le reflux ont amené diverses explications. Aristote prétend que la cause en git dans le soleil qui meut le vent; lorsque celui-ci devient violent, il produit le flux, et le reflux quand il se radoucit. Kimâos<sup>1</sup> croit que le flux provient de l'eau des fleuves qui se déverse dans la mer, et le reflux de l'arrêt de ce déversement; quelques-uns ont dit que ce phénomène provient des mouvements et des repos alternatifs de la terre. Parmi les astronomes, il y en a qui expliquent le flux par le cours de la lune, et le reflux par son décours.

Certaines légendes rapportent que Dieu a un ange préposé aux mers<sup>2</sup>; lorsqu'il plonge sa main dans la mer, celle-ci s'enfle, et se dégonfle quand il la retire. Si c'était vrai (et Dieu seul sait mieux la vérité!), il vaut mieux y croire que de pencher vers des explications qui ne renferment pas de vérité; et si quelqu'un exprimait l'idée que c'est cet ange qui fait souffler les vents, cause du flux, ou augmente le débit des fleuves, ou produit ce phénomène lors de la croissance de la lune, de façon à concilier les légendes et les opinions philosophiques, ce serait là une bonne doctrine; mais Dieu sait mieux la vérité!

On a expliqué de diverses façons l'existence des montagnes. Dieu a dit: « Il a lancé de hautes montagnes sur la terre, afin qu'elles se meuvent avec vous<sup>3</sup>; » et ailleurs: « N'avons-nous pas fait la terre comme une couche, et les montagnes comme des pilotis<sup>4</sup>? » Et encore: « Qâf! par le

1. Le même que l'alchimiste Kimâs, d'ailleurs inconnu, cité par le *Fihrist*, t. I, p. 353, ou que Cumas, docteur de l'école d'Édesse, associé de Protus et de Hibâ pour la traduction en syriaque des œuvres d'Aristote (Wenrich, *De Versionibus*, p. 130).

2. Comparez Mas'ûdi, *Livre de l'Acertissement*, trad. Carra de Vaux, p. 103; *Prairies d'Or*, t. I, p. 270.

3. *Qor.*, ch. XVI, v. 15.

4. *Qor.*, ch. LXXVIII, v. 6 et 7.

Qor'an glorieux<sup>1</sup> ! » Un certain nombre de commentateurs disent que ce mot *Qâf* désigne une montagne d'émeraude qui entoure la terre ; mais on s'est livré ensuite à diverses interprétations, de sorte que certains ont dit qu'il y avait, entre cette montagne et le ciel, un intervalle de la grandeur de la taille de l'homme, tandis que d'autres disent au contraire que le ciel s'applique sur elle ; certains ont dit : « Derrière cette montagne sont des mondes et des créatures connus de Dieu seul ; » tandis que d'autres disent : « Ce qui est derrière cette montagne appartient à la vie future. » Il est certain que le soleil se couche derrière cette montagne et s'y lève ; c'est elle qui le cache à la terre ; les anciens l'appelaient, en persan, *Koûhi Albourz*<sup>2</sup>.

Plutarque, qui cite Démocrite, raconte que la terre, au commencement, était poussée de divers côtés, à cause de sa petitesse et de sa légéreté, pendant très longtemps, puis qu'ensuite elle s'épaissit et se fixa. C'est exactement l'opinion des Musulmans, à condition d'y ajouter qu'elle a été fixée par les montagnes. Parmi ceux-ci, certains prétendent que les montagnes sont les os et les veines de la terre.

On s'est demandé ce qu'il y a au-dessous de la terre. La plupart des anciens prétendent que la terre est entourée par l'eau, celle-ci par l'air, l'air par le feu, et celui-ci par le ciel le plus proche, puis par le deuxième, et ainsi de suite jusqu'au septième, au-dessus duquel se trouve la sphère des étoiles fixes, qui entourent les cieux et les éléments que nous venons d'énumérer ; au-dessus de cette sphère est la grande sphère droite, puis le monde de l'Ame (universelle), celui de la Raison (universelle), et enfin, au-dessus de tout, le Créateur (que sa gloire soit exaltée !), après lequel il n'y a plus rien. D'après leur croyance, il y a sous la terre un ciel comme il y en a au-dessus.

1. *Qor.*, ch. L, v. 1.

2. Cf. le Boundéhèch, ch. v, 5, cité par Casartelli, *la Philosophie religieuse du Mazdéisme*, p. 92.

On trouve, dans les livres des auteurs de légendes musulmanes, des choses qui resserrent la poitrine (tellement elles sont effrayantes). On rapporte que lorsque Dieu eut créé la terre, celle-ci se balançait comme un navire qui roule; Dieu envoya un ange qui descendit jusqu'à ce qu'il entrât sous la terre, et plaça la Çakhra<sup>1</sup> sur son épaule, puis il étendit ses deux mains, l'une à l'Orient et l'autre à l'Occident, saisit les sept terres et les tint ferme, de sorte qu'elles se tinrent tranquilles; mais son pied n'avait pas de point d'appui; Dieu fit descendre du paradis un taureau ayant quarante mille cornes et quarante mille pieds, et voulut placer les pieds de l'ange sur la bosse de ce taureau<sup>2</sup>, mais ils n'y atteignirent pas; Dieu envoya alors une émeraude du paradis dont l'épaisseur équivalait à tant de mille ans de marche, et la plaça sur la bosse du taureau, de sorte que les pieds de l'ange purent s'y poser. Les cornes du taureau sortent de différentes régions de la terre, elles sont entrelacées sous le trône de Dieu; son museau correspond à deux trous de l'ange de la pierre, sous la mer: cette bête respire deux fois par jour; à son inspiration correspond le flux de la mer, à sa respiration le reflux. L'auteur ajoute: « Et comme les pieds du taureau n'avaient pas de point d'appui, Dieu créa un monticule de sable<sup>3</sup> de l'épaisseur des sept cieux et des sept terres, sur lequel se posèrent les pieds du taureau, et comme ce monticule n'avait pas non plus de point d'appui, Dieu créa un

1. Rocher sur lequel était bâti le temple de Salomon, et qui forme la partie centrale de la mosquée d'Omar. Sur la description de cette mosquée, voyez Moudjir-eddin, *El Oms el-djélil*, éd. du Caire, p. 370; trad. Sauvaire, *Histoire de Jérusalem et d'Hébron*, Paris, 1876, p. 104; et sur certaines légendes qui s'y rattachent, *id. opus*, p. 209 (passage omis dans la traduction de Sauvaire).

2. Cela indique qu'on s'imaginait ce taureau sous l'apparence du zébu (*Bos indicus*).

3. ~~كـ~~. Ce mot ne figure pas dans les dictionnaires arabes; c'est un vocable persan.

poisson appelé Béhémot<sup>1</sup> et plaça le monticule sur son *watar* (cartilage), c'est-à-dire sur l'aileron qui se trouve au milieu de son dos. Ce poisson est placé sur le vent stérile ; il est bridé au moyen d'une chaîne de l'épaisseur des cieux et des terres, et qui est nouée. L'auteur ajoute : « Puis Iblis (que la malédiction soit sur lui !) arriva auprès de ce poisson et lui dit : Dieu n'a pas créé de créature plus gigantesque que toi ; pourquoi ne mettons-nous pas fin au monde ? Car ils (les hommes) n'ont rien à faire en cela. » Alors Dieu déchaîna contre lui un moustique qui lui entra dans l'œil et détourna son attention. D'autres prétendent que Dieu lui suscita un poisson semblable à une branche de palmier qu'il regarde et dont il a peur.

On a dit : « Ensuite Dieu fit sortir de cette émeraude la montagne Qâf, qui est en effet d'émeraude, a une tête, un visage et des dents. Il a fait sortir de ce mont Qâf les hautes montagnes, de même que les arbres proviennent de leurs racines. » Wahb [ben Monabbih] a prétendu que le taureau et le poisson avalent toutes les eaux qui se déversent

1. La mauvaise leçon du ms. a été corrigée d'après le passage analogue de Qazwini, *'Adja'ib*, p. 145. Cf. *Job*, XL, 15, בְּמִתְהָרֵב. Je ferai cependant observer que بلحوت se retrouve, sans autre explication, dans la liste des merveilles du monde donnée par Ibn al-Faqih, éd. de Goeje, p. 255 ; c'est le nom propre du Sphinx d'Égypte, appelé vulgairement aujourd'hui أبو الهرول. Langlès avait lu *Belhout* dans un manuscrit du *Khitat* de Maqrizi de la Bibliothèque Nationale, tandis que Silvestre de Sacy lisait *Belhit* et *Belhoubéh* (voyez sur cette question, ainsi que sur l'étymologie copte de ce mot, les additions aux notes de la *Relation de l'Égypte* d'Abd-al-Latif, p. 568). L'édition de Boulaq du *Khitat* a imprimé fautivement بَلْهُوبَةٍ et *Balhit*. Soyouzî (*Hosn al-Mohâdara*, éd. lithogr., p. 31) écrit بلهوبات و بلهوبات. M. U. Bouriant, dans sa traduction du *Khitat*, a lu *Belheïb* (بلهيب) et *Belhoubah* (بلهوبه) [*Mémoires de la Mission archéologique française du Caire*, t. XVII, p. 351].

de la terre ; lorsque leurs pansest seront remplies, le jour de la résurrection se lèvera.

On a dit : La terre repose sur l'eau, l'eau sur la *Cakhra*, celle-ci sur la bosse du taureau zébu, celui-ci sur un monticule de sable fortement mouillé, le monticule sur le dos du poisson, le poisson sur le vent stérile, celui-ci dans un voile de ténèbres, et ces ténèbres sur le *tharâ* (le sol sur lequel repose le monde), qui est le terme extrême de la science des créatures ; personne, si ce n'est Dieu, ne sait ce qu'il y a au delà, car il a dit : « A lui appartient ce qui est dans les cieux et sur la terre, ce qui est entre eux deux, et ce qui est sous le *tharâ*<sup>1</sup>. »

Wahb (ben Monabbih) nous raconte, au sujet des traditions qu'il rapporte de Jésus, que celui-ci fut interrogé sur ce qui se trouve sous la terre ; il répondit : « Les ténèbres de l'air ; » et l'on dit qu'il répondit au sujet de ce qui se trouve encore au-dessous : « Là s'arrête la science des savants. »

Telles sont les légendes que les gens du commun recherchent ardemment et désirent avidement ; par ma vie ! c'est bien là ce que l'homme désire pour être intelligent dans sa religion, pour magnifier la puissance de son Seigneur, pour marquer son étonnement dans la contemplation des merveilles de sa Crédence ! Si les traditions qui les rapportent sont authentiques, il est certain que la production de ces œuvres n'est pas impossible à Dieu ; si ce ne ce sont pas des inventions des Gens du Livre et des falsifications des auteurs de légendes<sup>2</sup>, ce sont des allégories et des assimilations ; mais Dieu sait mieux [la vérité].

Chaïbân ben 'Abd-er-Rahman<sup>3</sup> rapporte ce qui suit, d'après Qatâda, qui cite El-Hasan et Abou-Horéira : « Un

1. *Qor.*, ch. XX, v. 5 ; le texte est cité inexactement.

2. Sur le rôle du *qâqq* dans la formation des légendes, voir l'intéressante étude de M. Goldziher, *Muhammedanische Studien*, t. II, p. 161.

3. Grammairien et élève de Qatâda pour l'exégèse du texte coranique Sprenger, *op. laud.*, t. III, p. cxvi; Hadji-Khalifa, t. II, p. 376.

jour que le prophète était assis au milieu de ses compagnons, un nuage se montra: Savez-vous ce que c'est? dit le prophète. Dieu et son prophète le savent mieux, répondirent-ils. Sachez, dit Mohammed, que ce sont là les angles de la terre que Dieu pousse vers un peuple qui ne le remercie pas et ne l'invoque pas. Puis il ajouta : Savez-vous ce qui est au-dessus de vous ? Dieu et son prophète le savent mieux, répondirent-ils. C'est le ciel élevé, le toit bien gardé, la vague condensée. Connaissez-vous la distance qui vous en sépare ? reprit-il. Dieu et son prophète le savent mieux, répondirent-ils. Il y a une distance, dit-il, de cinq cents ans de marche ; et au-dessus, savez-vous ce qu'il y a ? Ils dirent : Dieu et son prophète le savent mieux. Au-dessus, reprit-il, est le trône ; entre lui et le ciel est une distance égale à celle qui règne entre deux cieux ; et ce qui est au-dessous de vous, le connaissez-vous ? Dieu et son prophète le savent mieux, dirent-ils. Il y a sous cette terre, continua-t-il, une autre terre séparée de la notre par une distance de cinq cents ans de marche. Il ajouta : Et celui qui a dans sa main l'âme de Mohammed ? Si on vous faisait descendre au moyen d'une corde, comme dans un puits, vous atteindriez Dieu. Puis il récita ce passage du Qor'an : Il est le premier et le dernier, visible et caché, etc.<sup>1</sup> »

Cette tradition, si elle est authentique (mais Dieu connaît mieux le vrai !), témoigne de la vérité d'une grande partie de ce que l'on rapporte; néanmoins, on n'y trouve pas la mention du monceau de sable, de la roche, du taureau, etc.

Quant aux gens qui s'adonnent à la spéculation, ils sont d'avis opposés au sujet de ce qu'ise trouve sous la terre. Hichâm ben el-Hakam<sup>2</sup> prétend qu'il y a sous la terre un corps dont la tendance particulière est de s'élever, comme le feu et le vent, et que c'est lui qui empêche la terre de s'enfoncer ; quant à lui, il n'a pas besoin d'être soutenu par-dessous,

1. *Qor.*, ch. LVII, v. 3.

2. T. I<sup>e</sup>, p. 35, note 1.

parce qu'il n'est pas de sa nature de s'enfoncer, mais qu'au contraire il tend à s'élever. Abou'l-Hodhéil<sup>1</sup> prétend que Dieu a rendu stable la terre sans colonne et sans attache. Un autre a dit que la terre est mélangée de deux genres, l'un léger et l'autre lourd; le léger a une tendance à monter et le lourd à descendre; chacun d'eux empêche l'autre de suivre sa voie particulière, parce que leurs forces de répulsion s'équilibrivent, mais Dieu sait mieux la vérité!

Parmi les anciens, qui ne sont pas unanimes à ce sujet, les uns ont prétendu que la terre s'élève vers l'infini, tandis que d'autres affirment que ses parties se tiennent l'une l'autre, et que d'autres croient qu'elle se trouve dans un vide infini. Le vulgaire parmi eux croit que le mouvement de la sphère céleste au-dessus d'elle la maintient dans le centre, de tous les côtés. Aristote dit : Il y a, en dehors du monde, un vide assez grand pour que le ciel y tienne à l'aise.

Ce qu'il faut croire en ceci, c'est que si le monde était dans un lieu déterminé, ce lieu exigerait l'existence d'un autre lieu [et ainsi de suite à l'infini]. Du moment qu'il est admis que Dieu crée un lieu en dehors de tout lieu, quoi d'étonnant à ce qu'il crée la terre également en dehors de tout lieu? Si ce lieu où est la terre, vide ou espace, était un être, il faudrait absolument qu'il fût créé, à cause des signes de création qu'offre tout ce qui est en dehors du Créateur (qu'il soit exalté!). Tout cela a déjà été mentionné.

DE LA CRÉATION DU CIEL ET DE LA TERRE EN SIX JOURS  
TELLE QU'ELLE EST INDIQUÉE DANS LE QOR'ÂN  
(Ch. XI, v. 9, et *passim*)

Une tradition qui se rattache à l'autorité d'Ibn-'Abbâs nous apprend que ce traditionniste disait que les six jours de la Crédation étaient des jours de l'autre monde, dont cha-

1. T. I<sup>r</sup>, p. 34, note 3.

eun vaut mille années de ce bas monde. On rapporte d'El-Hasan qu'il aurait dit: « La Création a eu lieu en six jours, de nos jours d'ici-bas. » Si Dieu l'avait voulu, il l'aurait accomplie en une lieure, ou même en moins de temps qu'un clin d'œil ; mais il a voulu manifester sa puissance à ses créatures et les signes de sa sagesse à ses anges, afin qu'ils puissent voir l'apparition de ses œuvres les unes après les autres. On a dit aussi que la durée du monde serait de six jours, et c'est pourquoi il a été créé en six jours.

Une secte de Juifs dit que le monde se terminera tous les six mille ans et sera rétabli la sept-millième année<sup>1</sup>. Ibn-Ishaq rapporte que, suivant les Israélites, le commencement de la Création a eu lieu le dimanche et la fin le samedi, dont Dieu fit une fête pour ses serviteurs, et pour magnifier sa gloire et sa générosité. Les chrétiens disent que la Création commença le lundi et se termina le dimanche. Les Musulmans reportent au samedi le début de la Création et sa fin au vendredi, appelé *djoun'a*, parce que le peuple s'y réunit dans les mosquées. Beaucoup de Musulmans nieut cette tradition et donnent le dimanche comme jour du début. Quant aux Mazdéens, ils honorent le lundi et prétendent que Dieu crée le monde en trois cent soixante jours. J'ai entendu un savant prétendre qu'il n'y a pas de jour de la semaine qui n'ait été adopté comme jour de fête par un peuple quelconque, mais Dieu sait mieux [la vérité].

Dieu a dit: « Ne eroirez-vous pas à celui qui a eréé la terre dans l'espace de deux jours? Lui donnerez-vous des égaux? C'est lui qui est le maître de l'univers<sup>2</sup>. » Ces deux jours sont le dimanche et le lundi. Et plus loin: « Il a établi les montagnes sur sa surface, il l'a béni, il y a distribué des aliments dans quatre jours, également pour tous ceux qui demandent<sup>3</sup>, » jusqu'à ce passage: « Alors il partagea le ciel

1. T. I<sup>r</sup>, p. 188.

2. *Qor.*, ch. XLI, v. 8.

3. *Qor.*, *ibid.*, v. 9.

en sept cieux dans l'espace de deux jours<sup>1</sup>, » le jeudi et le vendredi.

C'est ainsi que la tradition d'Ibn-'Abbâs rapportée par 'Ikrima, dit que Dieu créa la terre le dimanche et le lundi, fendit les rivières, planta les arbres et détermina les aliments le mardi et le mercredi, créa les cieux et ce qui s'y trouve le jeudi et le vendredi. 'Adî ben Zôid a dit:

Il partagea sa Crédation en six journées; la dernière fut consacrée à la formation de l'homme.

Si l'on dit: Du moment que le mot *jour* désigne l'espace qui s'étend du lever du soleil à son coucher, comment peut-on dire que Dieu créa en des jours, alors que le jour n'existe pas? Nous répondrons: Nous avons exposé la doctrine des Musulmans, qui dit que le jour et la nuit ont été créés avant le soleil et la lune et n'ont rien à faire avec ces deux astres; les jours de la Crédation ne sont point comme ceux de ce monde, mais ce sont les quantités pendant lesquelles paraissait la Crédation. Dieu a dit également le *jour* du Jugement dernier, quoi qu'il n'y ait là ni soleil, ni lune; il a dit: « Ils recevront dans l'Éden la nourriture le matin et le soir<sup>2</sup>. »

On dit que Dieu a créé le soleil le dimanche, la lune le lundi, Mars le mardi, Mercure le mercredi, Jupiter le jeudi, Vénus le vendredi, Saturne le samedi, et que c'est pour cela que ces jours ont été consacrés à ces planètes, de sorte que l'on dit, le maître du dimanche est le soleil; celui du lundi la lune, celui du mardi Mars, celui du mercredi Mercure, celui du jeudi Jupiter, celui du vendredi Vénus et celui du samedi Saturne. On aime à commencer une occupation le dimanche, à cause de la force et de la puissance du soleil; à voyager le lundi, à cause de la rapidité du cours de la lune; à se faire poser des ventouses et prendre du sang le mardi, à cause de

1. *Qor.*, XLI, v. 11.

2. *Qor.*, ch. XIX, v. 63.

la position de Mars ; à prendre des remèdes le mercredi, à raison de la complexion mixte de Mercure ; à décider ses affaires et à poursuivre ses réclamations le jeudi, à cause de l'excellence de Jupiter ; à jouer et à se réjouir le vendredi, à raison de Vénus, et à chasser le samedi. C'est à ce sujet qu'un poète de nos contemporains a dit :

Quel beau jour que le samedi, vraiment, si tu veux, sans aucun doute,  
aller à la chasse !

Le dimanche, il faut commencer ses constructions, parce que c'est ce jour-là que Dieu a commencé à créer le ciel.

Si tu débutes le lundi dans ton voyage, sache que tu reviendras avec le succès et la richesse.

Si tu désires te faire poser des ventouses, choisis le mardi, car c'est ce jour-là qu'on verse le sang.

Mais si tu veux prendre une potion, quel beau jour que le mercredi pour que l'homme boive !

Le jeudi, on décide des affaires, c'est ce jour-là que Dieu permet qu'on juge.

Les vendredis ont lieu les mariages et les noces, ainsi que le plaisir que goûtent les hommes avec les femmes.

DE CE QU'ON RACONTE TOUCHANT LA PÉRIODE QUI S'EST  
ÉCOULÉE AVANT LA CRÉATION DU MONDE

Hammâd ben Zéïd<sup>1</sup> rapporte, d'après 'Amr ben Dînâr<sup>2</sup>, qui cite l'autorité de Tâwoûs<sup>3</sup>, d'après 'Ikrima, d'après Ibn-'Abbâs (que Dieu soit satisfait de lui!), qu'on demanda à Moïse depuis combien de temps Dieu avait créé le monde. Moïse répondit : « O Seigneur ! n'entends-tu pas ce que disent tes serviteurs ? » Alors Dieu lui révéla ceci : « J'ai créé quatorze

1. Traditionniste célèbre de Baçra, mort en 179 hég. Nawawî, p. 217; Ibn-Khallikân, *Biograph. Dictionary*, t. II, p. 127, note 4.

2. L'un des principaux *tâbi'*, mort en 125, 126 ou 129 hég. Nawawî, p. 475.

3. Traditionniste d'origine persane, mort à la Mecque en 106 hég. Sprenger, *op. laud.*, t. III, p. cvii; Nawawî, p. 323; Ibn-Khallikân, t. I<sup>o</sup>, p. 642.

mille villes d'argent, que j'ai remplies de grains de moutarde; puis j'ai créé un oiseau dont j'ai fixé la nourriture à un grain de moutarde par jour, jusqu'à ce qu'il ait épuisé cette provision; c'est alors que j'ai créé le monde. On dit à Ibn-'Abbâs: Où donc était le trône de Dieu? Il répondit: Sur l'eau. — Et où était l'eau? — Sur la surface du vent. »

On rapporte la même tradition d'Ali, fils d'Abou-Tâlib (que le salut soit sur lui!). C'est là une chose obscure et difficile à comprendre, qu'il faut réservier à la science de Dieu, car nous ne savons pas si ce qui était avant la création actuelle avait la même forme ou était différent, ni si le monde redeviendra le même après qu'il aura disparu, parce que Dieu ne nous en a rien appris, ni dans son livre, ni par la bouche de son prophète, et que la force de la raison et du raisonnement ne saurait y atteindre. Quant à la tradition, elle est loin de mériter quelque confiance, bien que ce qu'elle rapporte ne soit ni étrange, ni impossible à la toute-puissance divine, ni contraire à la sagesse, quand même il y serait question de nombres multiples de ceux qui y sont cités. Certains individus prétendent qu'on compte mille deux cents Adams avant le nôtre, celui auquel on rattache le commencement des êtres; mais Dieu sait mieux [la vérité]. On pourrait dire que l'existence de ces Adams est admissible et entre dans la limite de la possibilité. Quant à ce qu'il est seulement permis et nécessaire de croire, c'est que Dieu est isolé de sa création, lui est antérieur, sans co-associé ni substance co-éternelle, et qu'ensuite il a créé les êtres *ex nihilo*, même s'il y a entre deux êtres un espace de temps incommensurable, avec cette restriction que nous ne l'admettons que quand c'est établi par une tradition authentique, car on nous a appris la durée éternelle des événements jusqu'à l'infini; or, la mention d'une durée aussi grande que celle-là n'est pas plus étrange que celle-ci, ni que l'existence des élus dans le paradis et des damnés dans l'enfer.

DE LA DURÉE DU MONDE ET DES DIVERSES OPINIONS  
QU'ON S'EN EST FORMÉ

Dieu a dit : « Il a créé les cieux et la terre en six jours<sup>1</sup>. » Certains ont prétendu que la durée du monde serait de six mille ans, en comptant chaque jour pour mille ans. Une tradition qui se rattache à Ka'b [el-Albâr] dit que, d'après lui, Dieu aurait institué le monde pour durer sept jours. Abou'l-Maqawwim el-Ançâri, d'après Ibn-Djobâir, d'après Ibn-'Abbâs, a dit : « Le monde ne dure qu'une semaine d'entre celles de l'autre monde. » Ibn-Abi-Nadîh<sup>2</sup>, d'après Modjâhid, et Aïân d'après Ikrima, au sujet de ce passage du Qor'an : « En un jour dont la durée est de cinquante mille ans<sup>3</sup> », disent tous deux : C'est le monde depuis le commencement jusqu'à la fin. Une autre tradition, relativement à la fin du monde, affirme que celui-ci durera cent cinquante mille ans.

Le *hirbèd*<sup>4</sup> des Mazdéens du pays de Fârs m'a informé que dans un de leurs livres la durée du monde est partagée en quatre quarts : le premier est de trois cent soixante mille ans, nombre des jours de l'année ; il est déjà écoulé ; le second est de trente mille ans, nombre des jours du mois, il est aussi passé ; le troisième est de douze mille ans, nombre des mois de l'année, il est également passé ; le quatrième est de sept mille ans, nombre des jours de la semaine : c'est celui dans lequel nous nous trouvons.

Les Indiens et les Chinois ont à ce sujet un calcul dont la mention, si longue qu'elle soit, viendra à sa place, s'il plaît à Dieu !

1. *Qor.*, ch. XI, v. 9.

2. Élève de Modjâhid, mort en 131 hég. ; Sprenger, *id. opus*, t. III, p. cxvi.

3. *Qor.*, ch. LXX, c. 4.

4. *Aéthra-paiti*, prêtre du feu. Voir les remarques de J. Darmesteter, *Études iraniennes*, t. I, p. 92, note 2.

J'ai rencontré, en lisant un livre, la mention d'une tradition d'Abou-Horéira rapportée par Walib (ben Monabbih), qui nous apprend que le prophète fut interrogé sur le temps qui s'était écoulé depuis la Création. Il répondit: Mon Seigneur m'a appris qu'il avait créé le monde depuis sept cent mille ans, jusqu'à l'époque actuelle où il m'a envoyé comme prophète vers les hommes. Ensuite, l'auteur de ce même livre a prétendu qu'une indication qui appuie cette tradition se retrouve dans cette autre tradition qui dit qu'Iblis servit Dieu pendant quatre-vingt-cinq mille ans, et qu'il avait été créé, après les cieux et la terre, tant de temps que Dieu voulut.

Tout cela est parfaitement admissible<sup>1</sup>, du moment que la science ne suffit pas à en décider. Que m'importe; si je sais que le monde est créé récemment, a une fin et une terminaison, que je ne sache pas combien de temps s'est écoulé depuis qu'il existe et combien il lui reste encore à durer? Comment l'âme pourrait-elle admettre tranquillement l'opinion de celui qui prétend avoir supputé les années, les mois, les semaines du monde, le nombre de ses jours et de ses nuits, de ses heures, de ses minutes et de ses secondes? Est-ce qu'un homme raisonnable émet de pareilles fadaises?

#### DU MONDE ET EN QUOI IL CONSISTE

J'ai trouvé dans un livre un chapitre isolé traitant des divergences des gens au sujet du monde. Les uns disent que le monde comprend l'univers en totalité, et dans toutes ses parties, le ciel, la terre et ce qu'ils renferment; les autres affirment que le monde est la suite ininterrompue des quatre saisons et la continuité de la croissance et des générations successives; quand ce phénomène s'arrête, le monde

1. نَحْنُ عَلَى وِجْهِهِ.

disparaît. Certains disent que le monde est la lumière du jour et les ténèbres de la nuit; d'autres que le monde est la création actuelle, rien de plus, et quand elle disparaîtra, le monde cessera d'être; d'autres disent que le monde signifie la puissance, les richesses, les dignités, la vie tranquille; d'autres prétendent que c'est seulement ce qui se trouve entre le ciel et la terre; d'autres enfin ont avancé que c'était la même chose que le temps.

Ceux qui affirment que le monde est la création actuelle, en placent le commencement à l'apparition de la croissance, et non après les événements qui l'ont précédée, tels que la création des cieux, des terres, des anges, des diverses créatures qui ont été produites avant Adam; ceux qui considèrent le monde comme l'univers total comptent tout ce qui a précédé Adam comme en faisant partie, et de même ceux qui lui assignent une limite initiale le font commencer à cette limite. Dieu a dit: « Que la vie de ce monde ne vous éblouisse pas; que l'orgueil ne vous aveugle pas sur Dieu! » Et ailleurs: « Plût à Dieu que j'eusse fait le bien durant ma vie! » Ce qui nous apprend que le monde est une vie, et la vie future une autre vie. Puis Dieu (dans le Qor'an) a attribué l'épithète de *périssable* à ce bas monde, parce qu'il doit disparaître, et d'*éternel* à l'autre monde, parce qu'il doit durer; d'ailleurs, le monde n'a été appelé *dounyâ* qu'à cause de la proximité des créatures, et la vie future *âkhira* que parce qu'elle sera retardée jusqu'à la disparition du monde actuel; tout ce qui est périssable ou disparaîtra un jour de la Création, de quelque façon que ce soit, est du monde, et tout ce qui a la qualité contraire appartient à la vie future. Ne voyez-vous pas qu'on dit de celui qui a été jeune et dont la jeunesse est finie: « Son monde s'en est allé? » et de celui qui a perdu son argent ou son rang: « Son

1. *Qor.*, ch. XXXI, v. 33, et XXXV, v. 5.

2. *Qor.*, ch. LXXXIX, v. 25.

monde est parti, » et de celui qui est mort : « Son monde a péri ? » On n'appelle monde que tout ce qui est périssable, destiné à disparaître ; le mot *dounyâ* est une forme *fou'lâ*, comme *coughrâ* et *koubrâ*. Un poète a dit :

Laisse la fortune être poussée vers toisans que tu la recherches ; tout cela ne mène-t-il pas à la décadence ?

Ton monde (ta fortune) n'est qu'une ombre qui t'a protégé du soleil, mais qui, en s'allongeant, annonce le déclin du jour.

De là vient qu'on dit que le monde est vil comme son nom (dérivé de la même racine). Les mondes sont nombreux ; chaque homme tout seul a un monde en soi-même : ses richesses, ses dignités, ses jours, sa place, tout ce qu'il obtient et le remplit de joie, sont autant de mondes qui ne dureront pas. Quelqu'un m'a récité le vers suivant :

Toi, qui es un monde, comment peux-tu blâmer le monde, qui est toi-même et ton propre terme ?

Une tradition d'Ali ben Abi-Tâlib indique que la terre fait partie du monde, quand il a dit à celui qu'il entendait blâmer le monde : « C'est pourtant là qu'est descendue la révélation divine, c'est là qu'est le lieu de prière des anges et le lieu de commerce des saints. » Un passage du Qorân indique que le ciel fait également partie du monde : « Ce jour-là, nous plierons les cieux, de même que l'ange Sidjill plie les feuillets écrits ». En effet, si le ciel faisait partie de l'autre monde, il ne serait pas plié, car l'autre monde est indestructible.

#### DESCRIPTION DE LA CRÉATION PRÉ-ADAMIQUE

Une tradition du Prophète nous informe que tout a été créé avant Adam, et que celui-ci existera après toute la Crédation, car il fut créé à l'époque où la Crédation fut produite. Nous

1. *Qor.*, ch. XXI, v. 104.

avons déjà mentionné ce qu'on a dit au sujet de la création des anges; nous parlerons maintenant de celle des génies. Dieu a dit: « Il a formé l'homme de terre comme celle du potier. Il a créé les génies de feu pur sans fumée<sup>1</sup>. » Il se trouve aussi que le Prophète a dit: « Dieu a créé les anges de lumière. » Dieu a dit encore: « Il a créé d'eau tous les animaux<sup>2</sup>, » et ailleurs: « Nous faisons descendre du ciel l'eau bienfaisante; par elle, nous faisons germer les plantes des jardins et les récoltes des moissons<sup>3</sup>, » et dans un autre endroit (que sa mention soit illustrée!): « Nous avons fait éclore sur la terre toutes choses en proportion<sup>4</sup>, » c'est-à-dire, disent certains interprètes, les substances que l'on pèse, de sorte que Dieu énumère la totalité de ses créatures, provenant de l'eau, du feu et du limon.

Baqiyya ben el-Walid<sup>5</sup>, qui le tenait de Mohammed ben Nâfi<sup>6</sup>, d'après Mohammed ben 'Abdallâh ben 'Âmir el-Mekktî, rapporte que celui-ci a dit: « Dieu a formé ses créatures de quatre matières: les anges de la lumière, les génies du feu, les bêtes de l'eau et les hommes du limon; il institua l'obéissance comme nature des anges et des bêtes, parce qu'ils sont de lumière et d'eau, et la désobéissance comme nature des génies et des hommes, parce que faits de limon et de feu. » On nous rapporte, d'après Chahr ben Hauchab<sup>7</sup>, qu'il aurait dit: « Dieu créa sur la terre des créatures et leur dit: Je vais instituer sur la terre un vicaire; or, vous, que ferez-vous? — Nous lui désobéirons, dirent-ils, nous ne lui obéirons pas. » Dieu leur envoya alors un feu qui les détruisit;

1. *Qor.*, ch. LV, v. 13 et 14.

2. *Qor.*, chap. XXIV, v. 44.

3. *Qor.*, ch. L, v. 9.

4. *Qor.*, ch. XV, v. 19.

5. Traditionniste, mort en 197 hég. Ibn Khallikân, *Biogr. Diet.*, t. III, p. 411, note 1.

6. Traditionniste, élève d'El-Ach'arî, mort en 98 ou en 112 hég.; considéré comme suspect pour les *hadith* du Prophète. Voyez Ibn-Qotéiba, *Handbuch der Geschichte*, éd. Wüstenfeld, p. 228.

puis il créa les génies, et leur ordonna de peupler la terre ; ils servirent Dieu jusqu'à ce que le terme leur parut trop long; ils désobéirent et tuèrent un prophète qui leur avait été envoyé et qui s'appelait Joseph ; ils versèrent le sang. Dieu envoya alors contre eux une des légions d'anges commandées par Iblis, dont le nom propre est 'Azâzîl' ; ces légions les chassèrent de la terre et les reléguèrent dans les îles des mers ; Iblis et ses compagnons habitèrent la terre, le culte divin lui fut facile, et ils aimèrent à y séjourner. Dieu leur dit : « Je vais établir un vicaire sur la terre. » Les anges répondirent : « Vœux-tu établir un être qui commette des désordres et répande le sang pendant que nous célébrons tes louanges et que nous te sanctifions sans cesse ? — Je sais, répondit le Seigneur, ce que vous ne savez pas<sup>1</sup>. »

Une tradition provenant d'Ibn-'Abbâs dit que Dieu créa les génies du feu du vent brûlant du désert, et il institua parmi eux des infidèles et des croyants. Ensuite il leur envoya un prophète pris parmi les anges ; c'est ce que dit le Qor'ân : « Il choisit des messagers parmi les anges et parmi les hommes<sup>2</sup>. » L'ange prophète combattit les génies infidèles au moyen de ceux qui étaient vrais croyants, qui les mirent en fuite et s'emparèrent d'Iblis qui était un jeune garçon élégant nommé El-Hârith Abou-Morra<sup>3</sup>. Les anges le firent monter au ciel, où il crût parmi les anges en obéissance et en culte divin. Puis Dieu créa sur la terre des créatures qui lui désobéirent ; il envoya Iblis à la tête d'une légion d'anges qui les exilèrent de la terre. Enfin Dieu créa Adam ; Iblis et sa postérité lui désobéirent alors<sup>4</sup>.

1. لِئَلِي Lécit., XVI, 8, le démon, adversaire de Iahvè, vers lequel on envoyait le bouc émissaire; devenu un des noms de Satan chez les Gnostiques (Épiphane, *Adv. Hæret.*, 34; Relandus, *De Rel. Muhammed.*, p. 189).

2. Qor., ch. II, v. 28.

3. Qor., ch. XXII, v. 74.

4. Cf. Carra de Vaux, *l' Abrégé des Merceilles*, p. 19; Mas'oudî, *Prairies d'Or*, t. III, p. 321.

5. أَشْفَى بِهِ Ce sens n'est pas donné par les Dictionnaires.

Certains ont prétendu qu'avant Adam il y avait sur la terre des créatures ayant chair et sang, et ils appuient leur raisonnement sur ce passage du Qorân : « Ils dirent : Veux-tu établir un être qui commette des désordres et répande le sang<sup>1</sup> ? » Or, les anges, que le texte fait parler dans ce passage, ne peuvent penser qu'à des êtres qu'ils auraient vus. Ils s'appuient également sur la doctrine de Haubar<sup>2</sup> qui dit qu'il existait des créatures auxquelles un prophète, nommé Joseph, fut envoyé, et qu'elles mirent à mort. Cela ferait donc trois peuples qui auraient habité la terre avant Adam, savoir celui dont sortait Iblis, ceux qui tuèrent leur prophète, et ceux qu'Iblis exila de la terre ; mais on a dit aussi qu'il y avait eu, avant Adam, mille et même deux cent mille Adams, ainsi que mille Noés, lui qui est le dernier des Adamites.

On prétend que, lorsque Adam fut créé, la terre lui dit : « O Adam, tu m'arrives après que ma nouveauté et ma jeunesse ont disparu, et voilà que tu viens d'être créé ! »

'Adî ben Zéïd a dit :

Il termina ses créatures en six jours, et en dernier lieu il forma l'homme<sup>3</sup>...

#### CRÉATION DES GÉNIES ET DES DÉMONS

Primitivement, la Création s'appliqua à deux sortes de substances, l'une subtile, l'autre compacte : ce qui fut créé au moyen de la substance compacte resta compact, comme les minéraux, les objets inanimés, les pierres précieuses de la seconde espèce, les arbres ; ce qui le fut au moyen de la substance subtile resta subtil, comme l'air, le vent, les anges, les génies ; et ce qui le fut au moyen des deux substances donna une création mixte, comme les diverses espèces des

1. *Qor.*, ch. II, v. 28.

2. Dans Ibn-al-Wardî, Djowéïbir.

3. Vers déjà cité dans le tome I<sup>o</sup>, p. 140, et ei-dessus, p. 51.

animaux, parmi lesquels eeuq qui se distinguent par le souffle réel, la raison diseernante, et l'âme raisonnable, sont appelés hommes et sont privilégiés par ces qualités.

Dieu a parlé de la création des génies au moyen d'un feu sans fumée<sup>1</sup>. Certains ont prétendu que ce passage signifiait que leur création avait été opérée au moyen d'eau, de *radjdj* et de feu ; or, *radjdj* signifie brouillard épais<sup>2</sup>, de sorte que leur création serait eomplète au moyen de quatre choses qui sont l'eau, le brouillard épais, la lumière et la chaleur ; mais la plupart des commentateurs sont d'avis que le mot *máridj* signifie la flamme du feu quand elle n'est pas mélangée à la fumée. La légèreté, la rapidité, la façon dont ils arrachent leur proie, leur séduction pour le mal, tout cela provient de leur nature ignée ; le bien, l'excellence de leurs qualités proviennent au contraire de leur nature lumineuse. La différence de leurs espèces<sup>3</sup> et l'interprétation que l'on tire de leurs apparitions et de leurs représentations proviennent de la différence des éléments qui les composent. Ils dépassent les sens parce que leur corps est subtil, de même que les anges les dépassent, et pour la même cause. L'air est plus grossier et plus dense que le corps des génies ; même lorsqu'il est en quantité suffisante, on ne le sent pas tant qu'il ne s'y produit pas de mouvement ni d'agitation ; comment pourrait-on sentir un être qui est plus subtil et plus léger que lui ?

Le Prophète a dit : « Le démon circule dans chacun de vous comme le sang. » C'est donc à la façon des accidents qui se produisent à nos corps et touchent nos âmes, comme la chaleur, le froid, la tristesse, la joie, etc. ; nous ne savons comment ils nous sont arrivés, et nous savons cependant, de science certaine, qu'ils se sont produits en nous.

1. *Qor.*, ch. LV, v. 14.

2. Ce sens manque aux Dictionnaires.

3. Je lis رَجُلٌ.

Certaines traditions nous apprennent que le nom du père des génies est Soûm<sup>1</sup>, de même que celui du père des hommes est Adam. On dit que Soûm et son épouse ont été créés du feu du simoun; ils ont produit une lignée considérable et ont eu une immense postérité.

Les génies habitaient la terre avant Adam, tandis que les anges habitaient le ciel.

On est d'avis différents au sujet des démons. La plupart des Musulmans disent que les djinns rebelles sont devenus des démons; certains d'entre eux prétendent que Satan est particulièrement de la descendance d'Iblîs, bien qu'on ne soit pas d'accord au sujet de ce dernier, s'il est un génie ou un ange. Tout ce qui est caché aux regards est un génie, que ce soit un ange, un djinn ou un démon; le mot *chéitana* signifie à la fois la vilenie et l'acuité d'esprit; les hommes supérieurs sont appelés démons, ainsi que les génies qui surpassent les autres. On appelle encore *chéitân* la plante qui se développe rapidement, ainsi que tout homme à l'esprit vif ou léger et intelligent. Une tradition du Prophète appelle démon le chien entièrement noir, sans tache. Quand le poète a dit: « La nuit du pauvre n'est qu'un démon, » il nomme démon les épreuves qui assaillent le pauvre, c'est-à-dire la faiblesse et l'infortune.

Une tradition de Modjâhid rapporte qu'il aurait dit: « La demeure des génies, c'est l'air, la mer, les profondeurs de la terre; ils se nourrissent des parfums des mets, ils boivent le parfum des boissons.» Lorsque Dieu créa le père des génies, il lui dit de formuler un souhait: « Je désire, répondit-il, que nous ne soyions ni vus, que nous puissions disparaître sous terre, et que le vieillard d'entre nous redevienne jeune. » Ce qui lui fut accordé; puis, lorsque Dieu créa Adam, il l'autorisa également à former un souhait: « Je désire la ruse, » dit Adam, et cela lui fut accordé.

1. سوّم dans Mirkhond, *Rauzat ouç-Çafâ*, éd. lithogr. à Bombay, 1271, t. I<sup>r</sup>, p. 8; tradition attribuée à Ibn-'Abbâs.

On dit que parmi les génies, comme parmi les hommes, il y a des démons. Les anges ont des gardiens qu'on appelle esprits, de même que les hommes ont des anges gardiens.

De nombreux philosophes reconnaissent la création spirituelle, bien qu'ils soient en désaccord au sujet des êtres qui s'y rattachent. Il faut citer, entre autres, ce que mentionne Platon à la fin de son livre connu sous le nom de Sophistique<sup>1</sup>, à savoir que les démons sont les âmes qui étaient revêtues de nos corps et sont devenues des démons à cause de leurs mauvaises actions. Il prétend que les magiciens se servent, dans leurs opérations, de ces âmes comme d'auxiliaires; elles leur répondent et leur font voir ce qu'ils veulent. Certaines personnes admettent qu'il y a, dans un monde à part, des bêtes sauvages et des brutes qui échappent à la sensation, à cause de la subtilité de leurs corps. D'autres prétendent que les formes du néant se tiennent par elles-mêmes; ceux-ci avouent l'existence de formes spirituelles, et ne diffèrent que sur la description qu'ils en donnent: ils se sont épargné une partie de la peine.

#### DU NOMBRE PRÉTENDU DES MONDES QUE DIEU SEUL CONNAÎT

Djobair rapporte que Dahliāk aurait dit: « Dieu a sur la terre mille mondes, dont six cents dans la mer et quatre cents sur la terre, » et que Rabi' ben Anas<sup>2</sup> aurait dit: « Dieu a quatorze mille mondes; trois mille cinq cents à l'Orient, autant à l'Occident; autant de telle façon, et autant de telle autre façon. »

'Ali, fils d'Abou-Talib, aurait dit: « Dieu a huit mille mondes; le nôtre n'est qu'un de ceux-là. » Une tradition du Prophète rapporte ceci: « Dieu a une terre blanche sur la-

1. Ordinairement cité sous le nom de سوْفِيُّوس « le sophiste ». Cf. Wenrich, *De Versionibus*, p. 120.

2. Exégète du Qor'an, élève d'Abou-'Aliya Riyâḥî, mort en 140 hég. Cf. Sprenger, *op. laud.*, t. III, p. cxvi.

quelle le soleil marche pendant trente jours ; elle est remplie de créatures de Dieu qui ne lui désobéissent pas un clin d'œil. » On dit au Prophète : « Où est Iblis par rapport à eux, ô Prophète de Dieu ? » Il répondit : « Que savez-vous si Dieu a créé Iblis ? » Et il récita ce passage : « Il crée ce que vous ne savez pas<sup>1</sup>. » Mais Dieu sait mieux que nous si cette tradition est authentique.

Il faut ajouter ces différents peuples dont on parle, tels que Násik et Moténessík<sup>2</sup>, Táwil<sup>3</sup> et Háwil, Gog et Magog, et les autres peuples qui habitent ces deux contrées de la terre que l'on appelle Djáboulqâ et Djáboulsâ<sup>4</sup>.

1. *Qor.*, ch. XVI, v. 8.

2. Formes dérivées d'une fausse lecture de Mâchak, مَاشَك, Mâšak. Cf. Carra de Vaux, *l'Abriége des Merceilles*, page 29, note 2.

3. Nommé comme peuple transcaucasique par Ibn al-Faqih, éd. de Goeje, *Biblioth. geograph. arabic.*, t. V, p. 298, rapproché par le savant éditeur de Ηώρον considéré, depuis Bochart, comme équivalent aux Τόξοντα d'Hérodote et de Xénophon. — Quant à Hâwil, c'est un simple doublet du précédent.

4. Contrées fabuleuses situées à l'orient et à l'occident de la terre. « Djáboulsâ, dit le *Borhâni-Qâti*<sup>5</sup>, trad. turque, est une ville de l'Occident qui a mille portes, et chaque porte mille gardiens, dit-on. Une autre leçon donne Djáboursâ. Dans le monde de l'allégorie, c'est une grande ville où se trouvent tous les prototypes de ce bas monde; elle a à l'opposite, à l'Orient, une autre grande ville nommée Djáboulqâ. On dit: Djáboulqâ et Djáboursâ sont deux villes dans le monde de la fable. Chez les mystiques, c'est une façon de désigner le dernier des stages que doit remplir l'adepte pour parvenir à se dépouiller des attaches et des préoccupations mondaines et atteindre le centre de l'Océan. — Djáboulqâ est une ville à l'extrême de l'Orient, qui a également mille portes, et chaque porte mille gardiens. D'après certaines versions, elle n'existerait que dans le monde des fables. Pour les croyants, ce mot désigne le premier des grades que les adeptes doivent franchir dans la voie de l'effort et de la marche (vers le but). » Le Séid 'Ali de Hamadân avait la réputation d'avoir accompli trois fois ce voyage imaginaire. Cf. Hammer, *Histoire de l'Empire ottoman*, t. 1<sup>er</sup>, p. 427, note xxvi. Comparez *l'Abriége des Merceilles*, trad. Carra de Vaux, p. 29, qui donne des détails intéressants.

## CHAPITRE VIII

### APPARITION D'ADAM ET DISPERSION DE SA POSTÉRITÉ

Les hommes, en cette matière, se divisent en deux catégories, l'hérétique qui nie tout commencement et croit à l'éternité de l'objet tout autant qu'à celle de la cause, et l'unitaire qui admet un commencement et croit le contraire de son adversaire. Ensuite, ceux qui reconnaissent que la Création a eu un début diffèrent d'opinions sur la manière dont ce commencement a apparu. Je vais rappeler leurs différents discours et attirer l'attention sur un point qui en relève, par la volonté de Dieu et son aide! Que la preuve du caractère récent du monde soit toujours présente à l'esprit du lecteur qui parcourra ce chapitre! Ce qui prouve qu'Adam est de création récente, c'est la même démonstration qui oblige d'avouer qu'il a eu un commencement.

### DIVERGENCES DES PHILOSOPHES TOUCHANT LA NAISSANCE DES ANIMAUX ET LE MODE DE LEUR EXISTENCE

Les philosophes qui admettent que le monde n'a pas d'existence réelle, doivent considérer comme absurde celle des animaux, car ceux-ci sont des parties constitutives du monde; c'est en effet ainsi que juge Pythagore. Anaximandre pense que les animaux sont nés de l'humidité, et qu'une carapace les recouvre comme les écailles du poisson; par suite des ans, elle se dessèche et tombe; la vie des animaux se raccourcit alors. Démocrite croit que les ani-

maux ont eu une naissance et que leur existence est due à une substance chaude, et que cette chaleur est ce qui les vivifia tout d'abord. Empédocle pense que les diverses espèces<sup>1</sup> des animaux et des plantes n'ont pas été au début produites en une seule fois, mais les unes après les autres, comme si elles avaient été d'abord des membres non réunis ni contigus, et qu'ensuite elles sont devenues contiguës dans une seconde existence sous forme de figuration, que dans une troisième existence elles ont été insérées les unes dans les autres, et dans une quatrième, qu'elles se sont achevées par la cohésion, la condensation, l'abondance de la nourriture.

Tel est le résumé de leur opinion sur l'apparition des animaux: or, Adam est un animal. D'après certains, Adam est né de l'humidité de la terre, comme les autres animaux; sa peau était comme des écailles de poisson, qui séchèrent et tombèrent par la suite des temps. D'autres disent qu'il n'apparut pas dans sa perfection, mais partie par partie, lesquelles, par la suite des temps, se composèrent et se joignirent, et il devint un homme complet. Les astronomes sont également d'avis différent à ce sujet, car certains prétendent que la sphère céleste tourna tant et tant de mille années; et toutes les fois qu'elle tournait dans le sens direct<sup>2</sup>, une espèce de créatures se produisait, jusqu'au moment où elle tourna dans le sens le plus direct et l'équilibre le plus complet; c'est alors que parut l'homme, l'être le plus parfait et le plus excellent. Il y en a parmi eux d'autres qui prétendent que lorsque les sept planètes se sont trouvées réunies toutes sur le premier degré du Bélier, il a paru un genre d'animaux; puis quand elles se sont rencontrées sur le premier degré des Gémeaux, le genre humain s'est montré,

1. pl. de طعن, sens dérivé de celui de dialecte.

2. استقامة!, marche directe des astres, par opposition à la marche rétrograde. Sur cette expression, voyez le *Mafatih el-'Oloum*, éd. G. van Vloten, p. 222

puis les plantes, quand elles se sont rassemblées sur le premier degré du Taureau. D'autres prétendent que quand la sphère céleste tourna selon sa marche directe, les bêtes parurent ; puis elle rectifia sa marche et produisit le singe, presque l'homme, puisque aucun être ne ressemble plus à celui-ci que celui-là ; enfin elle tourna dans l'équilibre le plus complet et fit paraître l'homme.

Les différents peuples sont également d'opinions diverses à ce sujet. Une secte d'Indiens prétend, au sujet de l'apparition de l'homme, que le ciel est mâle et la terre femelle, que le ciel se mit à pleuvoir et que la terre reçut son eau à la façon dont la femelle reçoit la semence du mâle dans sa matrice, que la sphère céleste la retint par la rapidité de sa course et de sa révolution ; or, il parut tout d'abord cette plante qui ressemble à un homme et qu'on appelle la mandragore idiomorphe. Puis la sphère céleste continua d'agir sur elle par sa révolution jusqu'à ce qu'elle l'arracha du lieu où elle croissait et lui apprit à changer de place, et ce fut l'homme, qui court comme vous voyez.

Dans le livre des Perses, il est dit que Dieu produisit la Création en trois cent soixante jours, à l'époque des Gâhambars. Il créa le ciel en quarante-cinq jours, l'eau en soixante, la terre en soixante-cinq, les plantes en trente jours, l'homme en soixante-dix<sup>1</sup> ; il le nomma Gayomarthi ; cet homme se trouvait dans la montagne appelée Koûh-i-Châli, et ne cessa de pratiquer le bien et la dévotion ; il voyagea pendant trente ans ; puis Iblis l'attaqua et le tua ; son sang coula de sa blessure et se partagea en trois parties : un tiers fut pris par les démons, un second tiers fut pris et conservé par le roi Roueliénèk<sup>2</sup>, sur l'ordre de Dieu ; le troisième tiers fut bu par la terre, qui se trouva gardée pendant quarante ans ;

1. Comparez, sur l'ordre adopté dans cette énumération, Casartelli, *Philosophie religieuse du Mazdésme*, p. 95, d'après le Dinkart, III, 123.

2. Lisez Hôcheng ?

puis Dieu y fit pousser des plantes ayant la forme de la plante *ribás*<sup>1</sup>; il parut, au milieu de ces plantes, deux formes enveloppées dans les feuilles de ces arbres, dont l'une était mâle et l'autre femelle; le nom du mâle était Micha et celui de la femelle Michâna<sup>2</sup>; elles sont considérées par les Perses comme Adam et Ève chez les Gens du Livre et les autres peuples. Ensuite Dieu, disent-ils, jeta dans leurs coeurs le désir de la cohabitation après avoir fait couler en eux le souffle de la vie; ils eurent commerce ensemble, eurent des enfants, et c'est d'eux que sortit le genre humain.

Certains individus disent que les mouvements de la sphère céleste ont un commencement, un milieu et une fin; que du commencement de son mouvement naquirent les plantes, qui ont la moindre vigueur; puis la force de la fin et celle de l'achèvement se joignirent aux autres forces, et l'homme parut. Ils disent qu'il n'y a point dans la sphère céleste de force plus parfaite et plus pénétrante que celle qui produisit l'homme, ni de forme plus entière et plus complète que l'homme, et c'est pour cela que celui-ci réunit toutes les forces, celle de la croissance, celle de la sensation et du mouvement, celle du raisonnement et du discernement; de là vient que l'on dit: L'homme est le fruit du monde, et qu'on dit aussi: Il est le monde en abrégé, car on ne trouve rien dans le monde qui n'ait son pareil dans l'homme; car,

1. *Rheum ribes*, d'après Windischmann, cité par Casartelli, *op. cit.*, p. 122.
2. Comparez Windischmann, *Zoroastrische Studien*, p. 215; Spiegel, *Eranische Alterthumskunde*, t. I, p. 511; Hamza Ispahâni, *Annales*, éd. Gottwaldt, t. I<sup>e</sup>, p. 24; Chahrastâni, trad. Haarbrücker, t. I<sup>e</sup>, p. 277. D'après Al-Birouni, *Chronology*, p. 107, les Zoroastriens du Khârizm les appelaient Mard et Mardâna, ce qui est la forme purement perse du même nom (Cf. *mariya*, homme), tandis que la forme pehlvie du Boundéhéch, qui nous a été transmise par les auteurs arabes, correspond à une forme *zendé*, le groupe *rt* du perse se conservant tel quel en persan et se réduisant à *s* en *zend* (*arta-aša*). Sur ce genre d'emprunts, comparez les remarques de J. Darmesteter, *Études iraniennes*, t. I, p. 52, note 2.

à l'extérieur, le monde, c'est son corps, et à l'intérieur, c'est son âme ; les quatre natures se retrouvent dans les éléments qui le composent; la bile noire, froide et sèche, est de la nature de la terre ; la bile jaune, chaude et sèche, est de celle du feu ; le phlegme, froid et humide, est de la nature de l'eau ; le sang, chaud et humide, de celle de l'air. Sa chair est comme le sol de la terre, ses os comme les montagnes, ses poils comme les plantes, ses membres comme les différents climats, ses veines comme les fleuves, les ouvertures du corps et les exutoires de sa sueur<sup>1</sup> sont comme les sources ; sa tête est entourée par la sphère céleste (comme la terre l'est par celle-ci) ; il a ses deux lumineux (ses yeux brillants) comme les étoiles du ciel ; son dos est comme la terre ferme, son ventre comme la mer ; celui-ci contient différentes espèces d'eaux et d'animaux, à peu près comme ce qui se trouve dans la terre ; dans ses mains sont les bêtes nées comme celles qui sont sur la terre ; il a en lui la croissance, comme les végétaux, et le mouvement latent, comme les animaux, la colère comme dans les bêtes sauvages ; la raison et la vie sont pour lui comme une divinité qui prend pour lui de bonnes dispositions et lui fournit ses connaissances. On a dit : Aucun être dissous, si on le rassemblait, ne donnerait un homme, si ce n'est le monde ; aucun être cohérent, si on le dissolvait, ne donnerait le monde, si ce n'est l'homme. Le mégacosme est monde en acte, homme en puissance ; car le microcosme est homme en acte, monde en puissance.

Le mélange des éléments qui existe dans les plantes est faible, c'est pourquoi il n'atteint pas le degré de la sensation ; dans les animaux, il est déjà plus fort, et voilà pourquoi ceux-ci se meuvent et sentent ; dans l'homme, le mélange est équilibré et régulier. On a dit : Il est bien vrai, cet adage des sages, que la fin de l'œuvre est le commencement de la réflexion, et le début de celle-ci est la fin de l'œuvre ;

1. Lisez مَعْنَى au lieu de مَعْنَى du ms.

car, du moment que l'homme est la dernière œuvre sortie des mains du Créateur, il est bien vrai qu'il en est la première pensée. C'est l'opinion de la plupart des philosophes.

Certain d'entre ceux-ci a dit, au sujet de l'explication en détail de l'homme et des animaux : Le monde a les deux mains de l'homme, ce sont ses deux ailes; ses ongles, ce sont ses griffes; ses yeux, ce sont le soleil et la lune; ses pieds, ce sont ses soutiens; sa tête, c'est le ciel; sa vessie, ce sont les mers; ses dents molaires, ce sont les meules de ses moulins; son estomac, c'est son réservoir, et ainsi de suite, jusqu'à la fin de l'énumération de toutes les parties constitutantes du monde et des membres visibles et invisibles de l'homme.

Tout cela est aisé et facile à comprendre, parce que nous ne nions pas la création de l'homme, en ce monde, provenant de ce monde même. Ici il y a deux voies à suivre : ou bien l'homme existe par lui-même, sans auteur qui l'ait façonné, ce qui est impossible, ou bien un être différent de lui l'a créé, et cette opinion interrompt toute dispute entre nous et eux; ou encore qu'il soit éternel, mais les traces de nouveauté qu'il porte en lui réfutent cette opinion. Les arguments présentés dans le chapitre I<sup>er</sup> prouvent la fausseté de cette prétention. Il reste à parler de la manière dont il a été créé. Or, il n'est pas possible de trouver une relation d'un fait semblable, si ce n'est par révélation surnaturelle ou prophétique. Ayez donc recours à ce qui se trouve dans les livres de Dieu et les traditions de ses prophètes (que les bénédictions de Dieu soient sur eux!).

Ibn-Ishaq rapporte que les Juifs apprennent dans le Pentateuque que Dieu crée Adam selon sa forme, lorsqu'il voulut le rendre maître de la terre et des êtres qui l'habitent. Un *hadîth* rapporte également que le prophète a dit : « Dieu crée Adam d'après sa propre forme; » ensuite on interpréta ce passage de façons différentes. J'ai lu, dans un manuscrit, un passage qui manque dans Ibn-Ishaq; après avoir parlé

de la création des cieux et de la terre, l'auteur ajoute : « Dieu dit : Il créera un homme selon notre forme, notre apparence et notre ressemblance, et il dominera sur les poissons de la mer, les oiseaux et les bestiaux et toute bête marchant sur la terre ; et il crée Adam selon sa forme et sa ressemblance, et souffla sur son visage le souffle de la vie et le fit dominer sur les êtres qui habitent la terre ; cela eut lieu le vendredi, et il se reposa le septième jour<sup>1</sup>, qui est le jour du sabbat. »

A Baqra, un Juif m'expliqua ce passage et prétendit, au sujet de la création d'Adam, que Dieu le façonna sur la terre, et ensuite lui insuffla la vie ; Dieu sait mieux la vérité !

Ibn-Ishraq continue en ces termes : « Pendant qu'Adam marchait debout, démarche qu'aucun animal n'avait encore eue sur la terre, le vautour s'approcha de la mer et dit au poisson : Je viens de voir une créature qui marche sur ses deux pieds, a deux mains prenantes, et chaque main a cinq doigts. — Il me paraît, répliqua le poisson, qu'il ne telaissera pas tranquille dans l'air du ciel, ni moi dans le fond des mers. » C'est là une allégorie ; Dieu sait mieux la vérité !

Le Qor'an, ce livre que n'atteint nul changement, nulle altération, dit ceci : « Nous avons créé l'homme de l'argile fine ; ensuite nous l'avons fait une goutte de sperme fixé dans un réceptacle solide<sup>2</sup>, » c'est-à-dire, nous avons ainsi fait ses enfants. Et ailleurs : « Jésus est aux yeux de Dieu ce qu'est Adam. Dieu le forma de poussière, puis il dit : Sois, et il fut<sup>3</sup>. » Dans un autre endroit, Dieu dit, en mettant ces paroles dans la bouche de Satan : « Tu m'as créé de feu, et Adam, tu l'as créé de limon<sup>4</sup>, » ce qui indique que le début de la création d'Adam est qu'il a été tiré de la

1. Il faudrait *اليوم السابع*.

2. *Qor.*, ch. XXIII, v. 12, 13.

3. *Qor.*, ch. III, v. 52.

4. *Qor.*, ch. VII, v. 11 ; ch. XXXVIII, v. 77.

terre, puis Dieu y a ajouté de l'eau, pour en faire de l'argile (pétric), et ensuite il en a extrait la quintessence, ainsi que le prouve ce passage : « Souviens-toi que Dieu dit aux anges : Je crée l'homme de limon, d'argile moulée en formes<sup>1</sup>; » ensuite il laissa sécher l'argile; et le mot *calcāl* est lui-même expliqué dans ce passage : « Il a formé l'homme de terre, comme celle du potier<sup>2</sup>. » Ces diverses situations, Dieu les a fait succéder les unes aux autres pour l'homme, en vue de purifier l'argile dont il était fait et de manifester clairement son intention, puisque toute espèce de terre, celle d'où naissent les animaux et les plantes, n'a pas été traitée de la même façon, et que Dieu ne l'a pas placée dans toutes les situations et sous toutes les formes, comme pour l'homme; s'il l'avait voulu pourtant, il aurait pu le faire, mais il n'a pas laissé sa sagesse et sa prévoyance manifester sa puissance et montrer sa raison dans toutes les parties de sa Création, comme il l'a fait pour l'homme, qui passe par les états de goutte de sperme, de caillot de sang et de morceau de chair. S'il l'avait voulu, il aurait complété sa création sans employer l'intermédiaire du sperme; mais il n'y a aucun moyen pour les hommes de pénétrer les mystères de sa sagesse et de sa science. Il y a sur ce sujet des *hadîth* et des traditions que nous ne pouvons citer, parce qu'elles allongeraient ce livre et sortiraient du but que nous nous sommes proposé en l'écrivant; et non pas même en partie, à cause des rapprochements et des allégories que ce sujet contient.

Certain personnage a prétendu qu'Adam avait été nommé ainsi parce qu'il avait été créé de la peau (*adîm*) de la terre. Ed-Dalîhâk a dit qu'Adam tirait son nom de la sixième terre, dont il avait été créé, dont le nom est Kâm; mais la première version est la plus connue et la plus générale.

1. *Qor.*, ch. XV, v. 28.

2. *Qor.*, ch. LV, v. 13.

lement admise. Quelques-uns prétendent que Dieu prit une poignée sur toute la surface de la terre, en y comprenant les terrains salsugineux, les marécages, le sol noir et le sol rougeâtre ; et voilà pourquoi la postérité d'Adam offre ces différentes couleurs, blanche, noir, rouge. D'autres ont admis que Dieu avait rassemblé toutes les eaux dans le corps d'Adam, l'eau douce dans sa bouche, l'eau salée dans son œil, l'eau amère dans son oreille, l'eau corrompue dans ses fosses nasales. Une tradition prétend que Dieu pétrit le limon d'Adam et que la pâte passait entre ses doigts. Dieu sait mieux la vérité !

CRÉATION D'ADAM

Lorsque Dieu voulut, dit Ibn-Ishaq, créer Adam par un effet de sa toute-puissance, pour l'éprouver et éprouver les autres au moyen de lui, il lui enseigna ce qui concernait ses anges et toute sa Création. Ce fut la première épreuve à laquelle furent soumis les anges qui de leur nature n'aiment pas l'épreuve et l'examen de ce qui se trouve en eux, au sujet de ce qu'ils savent ou de ce que la science de Dieu embrasse, et ce sont tous les anges habitant les cieux et la terre<sup>1</sup>. Ensuite il dit : « J'instituerai sur la terre un viceaire, etc., » jusqu'à ces mots : « Je sais ce que vous ne savez pas<sup>2</sup>, » c'est-à-dire j'instituerai un viceaire sur vous et parmi vous, et il ne leur fait pas voir la désobéissance, le mal, le sang répandu qui accompagnent la présence de l'homme. Dieu dit ensuite : « Dis-leur : Je n'avais aucune connaissance des anges sublimes, quand ils se disputaient (au sujet de la création de l'homme)<sup>3</sup>. » Lorsque Dieu eut résolu de créer Adam, il dit aux anges : « J'ai formé l'homme de boue. Quand je lui aurai donné la forme parfaite et soufflé en lui de mon esprit, vous aurez à vous

1. Le texte manque de clarté et paraît corrompu.

2. *Qor.*, ch. II, v. 28.

3. *Qor.*, ch. XXVII, v. 69.

prosterner devant lui<sup>1</sup>. » Ils observèrent sa promesse, se souvinrent de sa parole, et obéirent d'un commun accord, à l'exception de l'ennemi de Dieu, Iblis, qui se tut, à cause de la haine, l'envie et l'orgueil qui régnaienr sur son âme. Dieu créa donc Adam de la partie extérieure de la terre, d'une argile collante, d'une boue façonnée de sa propre main en signe de considération et d'honneur. On dit (mais Dieu sait mieux la vérité !) qu'il le créa, puis le regarda pendant quarante ans, avant de lui insuffler son esprit, de sorte qu'il devint comme de la terre à potier, sans que le feu l'ait touché. Sa création eut lieu le vendredi, à la dernière heure du jour, ce qui ressort de ce passage : « S'est-il passé pour l'homme un long espace de temps où il n'était pas une éloise dont on se souvint<sup>2</sup>? »

Tout ce qui précède rapporte l'opinion de Mohammed ben Islaq, l'auteur du livre intitulé *El-Mobtédâ w'el-Maghâsi*<sup>3</sup>; on s'est élevé contre cette opinion sur plusieurs points, mais ce n'est pas le lieu de les commenter.

#### DIFFÉRENTES OPINIONS AU SUJET DE LA CRÉATION D'ADAM

De nombreux Musulmans eroient qu'Adam a été créé sur la terre, comme il l'a été de la terre, et que son épouse Ève a été eréée de lui. Dans le texte du Pentateuque, il est dit que Dieu établit le Paradis à Éden, et y fit habiter Adam; qu'il y fit croître tout arbre bon, emmena Adain et l'installa dans le paradis pour le cultiver et en avoir eonstantement soin; et il lui dit : « Ne mange pas de l'arbre de la connaissance du bien et du mal, car le jour où tu en mangerais, tu mourrais. » Dieu dit ensuite : « Il n'est pas bon qu'Adam soit seul ; » il jeta sur lui le sommeil, prit une de ses côtes et en fit Ève.

1. *Qor.*, ch. XXXVIII, v. 71-72.

2. *Qor.*, ch. LXXVI, v. 1.

3. Voir ci-dessus, p. 36, note 2.

Certaines personnes, néanmoins, sont d'avis que Dieu créa Adam dans le ciel. Une tradition qui se couvre de l'autorité d'Ibn-'Abbâs dit que le paradis, celui dans lequel Dieu installa Adam, est situé entre le ciel et la terre. Quelques Musulmans également disent que le paradis a été créé au commencement, puis détruit, tandis que d'autres disent que c'est le même que le paradis de la félicité éternelle. Dieu sait mieux la vérité!

La création d'Adam a eu lieu le vendredi, ainsi que son installation et son expulsion; de sorte qu'il n'y resta que l'espace de temps qui existe entre les deux (premières) prières<sup>1</sup>.

Ibn-Djahm<sup>2</sup> mentionne cette légende dans son ode :

O toi qui me questionnes au sujet du début de la Création comme questionne celui qui est à la recherche de la vérité,

Sache que des gens dignes de confiance, savants et de considération,

Qui ont poursuivi en détail la recherche des monuments des temps passés et ont connu les origines des légendes,

Ont étudié le Pentateuque et l'Évangile, et connaissent solidement la révélation et l'interprétation,

M'ont raconté que le Dieu à la volonté souveraine, le Tout-puissant, l'Éternel,

Institua la création d'Adam et dans son corps découpa celui d'Ève,

Au commencement, le jour du vendredi ; et après avoir excellé dans son art parfait,

Il l'installa, avec son épouse, dans le Paradis, et là ils vécurent ensemble.

Satan les trompa, et ils se laissèrent aveugler par lui, ainsi que Dieu l'a montré dans son livre.

1. C'est-à-dire entre celle de midi et celle de l'après-midi, dans l'ordre donné par Hughes, *Dictionary of Islam*, s. v.<sup>o</sup> SALAT.

2. 'Ali ben el-Djahm, poète favori du khalife Motawakkil et ami du poète Abou-Tammâm ; il mourut en 249 hég. (863-4). Cf. Ibn-Khallikân, *Biographical Dictionary*, t. II, p. 294.

Satan les trompa dans l'acte qu'ils commirent, et ils furent précipités tous deux ensemble sur la terre.

Le vieil Adam, notre père, tomba sur cette montagne de l'Inde qu'on appelle Wâsim<sup>1</sup>.

Mauvais échange que de quitter le Paradis pour la faiblesse de la nature humaine !

Donc ils furent tous deux malheureux et léguèrent le malheur, le travail pénible et les soucis à leur postérité,

Qui ne cessera d'être dans la misère, par la faute d'Adam, que lorsqu'elle accomplira les paroles du Seigneur,

Et sera à l'abri de sa colère et de son châtiment; car Dieu revient à qui se repent !

Puis ils multiplierent, et Adam aimait sa postérité; Ève devint grosse de ses œuvres,

Et enfanta un fils nommé Cain<sup>2</sup>; ils virent de sa part de belles choses !

Dans un *hadîth* du Prophète, il est raconté que Dieu, lorsqu'il eut créé Adam, versa sur lui le sommeil, prit une de ses côtes du flanc gauche, pansa les deux lèvres de la blessure, sans qu'Adam s'éveillât; puis il créa son épouse. Lorsqu'Adam s'éveilla, il la vit à son côté; il s'écria : « Tu es ma chair, mon sang et mon âme, » et il se reposa auprès d'elle.

Ibn-'Abbâs a dit : « Gardez vos femmes, car la femme a été créée de l'homme, et un désir irrésistible la pousse vers

1. Montagne entre Dahnadj et Mandal dans l'Inde. Cf. Yâqoût, *s. h.* r°; *Méraçid*, t. III, p. 271. Bekri, éd. Wüstenfeld, p. 848, écrit وَاسِمٌ.

2. Contrairement à ce qu'énonce Th. P. Hughes dans son *Dictionary of Islam*, v° ABEL, les deux fils d'Adam ne sont pas nommés dans le Qor'an; ce sont les commentateurs qui donnent, probablement à une époque assez récente, les noms de Qâbil et Hâbil. Cf. Béldâwî, éd. Fleischer, t. I, p. 234; *Tafsîr Djelâlîn*, éd. Lithographiée à Téhéran, sourate V, v. 30. Au III<sup>e</sup> siècle de l'hégire, un poète était autorisé à employer dans ses vers une forme nominale empruntée à l'hébreu נַבְלָה, peut-être par l'intermédiaire du grec, pour rendre compte de l'allongement de la première voyelle.

lui, tandis que l'homme, créé du limon, a un désir irrésistible qui le pousse vers celui-ci.» On lit dans le Pentateuque : « Dieu établit Adam dans le Paradis, et dit : Il n'est pas bon qu'il soit seul; créons-lui un auxiliaire, c'est-à-dire une femme. Il créa donc Ève, ainsi qu'il est dit dans le *hadith* du Prophète. » La version d'El-Kelbi porte que Dieu créa Adam du limon, et Adam resta jeté entre la Mecque et Taïf pendant quarante ans, sans qu'on sût ce qu'on en ferait; ce qui explique ce passage du Qorân : « S'est-il passé pour l'homme un long espace de temps où il n'était pas une chose dont on se souvint<sup>1</sup>? »

DE LA QUESTION RELATIVE A LA MANIÈRE DONT LA VIE  
FUT INSUFFLÉE A ADAM

Les traditionnistes disent que lorsque Dieu eut créé la forme d'Adam avec de la boue, et qu'il se passa là-dessus un certain temps, de sorte que cette forme devint comme de la terre à poterie, il lui envoya de sa part un souffle sur une des tables du Paradis. Lorsque ce souffle vit l'étroitesse de l'entrée qui lui était réservée et l'obscurité de l'apparence qu'elle offrait, cela lui déplut; mais il lui fut dit : « Entre de force et sors de même. » Le souffle fut donc introduit dans sa narine, et circula dans la tête, parce que l'endroit était étroit. Donc le souffle de vie circula dans Adam, qui ouvrit les yeux; sa langue se délia, ses oreilles entendirent, et il se mit à éternuer. « Louange à Dieu! » s'écria-t-il. Le Seigneur lui répondit : « Que ton Seigneur ait pitié de toi! » De sorte que les premières paroles prononcées par Adam exprimèrent sa croyance en l'unité de Dieu et les louanges de la divinité. Les anges reconnurent à ce moment que Dieu ne l'avait créé que pour une grande œuvre. On ajoute que le souffle se

1. *Qor.*, ch. LXXVI, v. 1.

mit à circuler dans le corps d'Adam, tandis que celui-ci le regardait; et tous les endroits par où il passait devenaient chair, sang et poils.

Selmán el-Fárisí raconte ceci : « Ensuite Adam sauta avant que ses pieds aient été créés, car le Qor'an dit : L'homme est prompt de sa nature<sup>1</sup>. »

LES ANGES SE PROSTERNENT DEVANT ADAM

L'auteur dit : « Après que Dieu eut créé Adam et lui eut insufflé de son souffle, il ordonna aux anges de se prosterner, afin de les éprouver et de mettre à l'épreuve Iblis, de sorte qu'il sut ce qu'il pensait; c'était pour le sauver, non pour l'adorer. D'autres disent que les anges reçurent l'ordre de se prosterner devant Dieu en se tournant vers Adam, de même que les Musulmans se prosternent dans la direction de la Meeque. Tous les anges se prosternèrent, ainsi que Dieu nous le raconte dans le Qor'an, à l'exception d'Iblis, qui refusa dans son orgueil et devint infidèle. »

On explique de différentes façons l'ordre qui fut donné de se prosterner devant Adam. Certains disent que Dieu savait par sa préseience qu'Adam laisserait comme héritiers sa postérité sur la terre pour la cultiver, jouir de la portion que Dieu leur réservait, l'adorer et lui obéir; lorsqu'il voulut créer Adam, il dit aux anges : « Je vais établir un vice-roi sur la terre; » ils répondirent : « Veux-tu établir un être qui commette des désordres et répande le sang pendant que nous célébrons tes louanges et que nous te sanctifions sans cesse? — Je sais, répondit le Seigneur, ce que vous ne savez pas<sup>2</sup>, » à savoir que la postérité de cet être contiendrait des prophètes et des saints, qu'il désobéirait et qu'il lui pardonnerait, donnant ainsi occasion de montrer sa miséricorde et

1. *Qor.*, ch. XVII, v. 12.

2. *Qor.*, ch. II, v. 28.

sa mansuétude, qu'il mangerait de la nourriture qui lui était réservée, démontrant ainsi son excellence, sa générosité et sa puissance. Lorsque le souffle lui fut insufflé, il dit : « Louange à Dieu ! » Et Dieu répondit : « Bravo ! Adam, tu as bien fait, car c'est pour cela que je t'ai créé, pour que tu me loues et que tu me magnifies. » Ensuite les anges reçurent l'ordre de se prosterner devant Adam en louant Dieu. Quelques-uns disent qu'Iblis servit Dieu pendant quatre-vingt-cinq mille ans ; on l'appelait, parmi les anges, le gardien du Paradis. Lorsque Dieu dit : « Je vais établir un viceaire sur la terre, » Iblis trouva cette idée extraordinaire et acquit ainsi la résistance et la rébellion. Quand Dieu eut créé la forme corporelle d'Adam, Iblis se mit à passer auprès d'elle et à dire aux anges : « Avez-vous vu cette créature dont on n'a pas encore vu la pareille dans les temps écoulés ? Si l'on vous ordonne de lui obéir, que ferez-vous ? — Nous obéirons et nous nous soumettrons, dirent-ils. » Iblis se dit en lui-même : « Si cette créature est rendue supérieure à moi, je lui désobéirai, et si je lui suis supérieur, je l'anéantirai. » Les anges reçurent l'ordre de se prosterner, jusqu'à ce que parut la désobéissance que l'homme renfermait en lui-même.

El-Kelbi prétend que lorsque Dieu dit aux anges : « Je vais établir un viceaire sur la terre, » ils se dirent entre eux : « Dieu ne va-t-il pas produire une créature qui nous serait supérieure par la science et la générosité ? » C'est alors qu'ils furent éprouvés par l'ordre de se prosterner devant Adam. D'autres disent que lorsque Dieu crée Adam, il n'y avait dans la Crédation aucun être plus beau, plus parfait, plus complet, plus excellent que lui ; les anges reçurent l'ordre de se prosterner devant lui, à cause de son excellence, ainsi que Dieu l'a dit après les quatre serments (qui forment les trois premiers versets de cette sourate) : « Nous avons créé l'homme dans les plus admirables proportions<sup>1</sup>. » On

1. *Qur.*, ch. XCV, v. 4.

dit encore qu'ils reçurent l'ordre de se prosterner devant lui parce que sa science dépassait la leur. Certains individus disent que c'est le souffle qui contraint les anges à se prosterner devant Adam, car il vient de Dieu.

On a prétendu que tous les animaux ne forment qu'un seul genre en ce qui concerne la vie, que les âmes ne forment qu'une seule âme, et que les personnes, les corps et les formes, ne sont que des organes et des habitats. L'animal est composé de deux êtres, l'un léger et l'autre lourd ; la partie lourde se dissout et retourne à la terre ; la partie légère s'élève et dure éternellement sans se corrompre ; c'est le langage humain, le regard des yeux, l'ouïe des oreilles, la force des bras, la marche des pieds, enfin les divers sens, tels que l'odorat, le goût, la faculté de percevoir l'odeur des mets et des parfums, celle d'apprendre par cœur, la connaissance, la compréhension, l'imagination, la raison, la mémoire, enfin tout ce qui existe et dont on ne connaît pas les limites dans les catégories du *combien* et du *comment*. Les personnes et les corps sont des vêtements dans lesquels on ne voit pas, on ne sent pas, on n'entend pas, tandis que l'homme voit, entend, sent. C'est à cause de cela que les anges ont reçu l'ordre de se prosterner devant lui ; ceux qui refusèrent dans leur orgueil furent infidèles. Cette question aurait mérité d'être traitée dans la section consacrée à la demande : *Qui est-il et qu'est-il?* dans le chap. II, qui traite des preuves de l'existence de Dieu<sup>1</sup> ; mais le fait que l'homme est un être vaincu démontre que la doctrine de ces gens est fausse, puisqu'il n'y a de vraie perfection qu'en Dieu, et que la perfection ne supporte pas de diminution.

On me parla une fois d'un homme du pays de Sâboûr<sup>2</sup>, dans la province de Fârs, autour de qui se réunissaient des gens qui professaient une doctrine contraire à celle du

1. T. I<sup>e</sup>, p. 70.

2. District du Fârs, à 25 parasanges de Chirâz. Cf. Barbier de Meynard, *Dictionnaire de la Perse*, p. 293.

commun du peuple. J'allai le trouver, pour examiner sa situation, et je restai assidûment auprès de lui bien des jours, en me faisant passer pour un ami sincère plein de condescendance pour son état, et en simulant la simplicité et l'ignorance. Cet homme avait recours à des explications lexicographiques et à la connaissance des opinions des anciens, jusqu'au moment où il se familiarisa avec moi et m'accorda sa confiance. Il me dévoila alors son secret et son arrière-peusée : et il se trouva être de l'opinion de ceux que je viens de mentionner, en y ajoutant de longues prières nocturnes, des stations debout, des oraisons et des jeûnes multipliés. Je rappellerai, parmi ce que j'ai appris auprès de lui, qu'un jour il était occupé à établir devant moi les arguments relatifs à l'existence de Dieu, lorsqu'il s'écria : « Dieu est celui que tu vois dans mon œil et que je vois dans le tien. » Puis il récita ce vers :

Les yeux le cachent à tout œil ; et pourtant il y est, compagnon fidèle de tout homme isolé.

Il me raconta aussi, d'après l'un de ses professeurs spirituels, qu'Abou-Yézid el-Bastâmi<sup>1</sup> dit un jour : « J'ai cherché Dieu pendant soixante ans ; et voilà, c'est moi qui le suis, » et d'après Aristote, que le philosophe aurait dit : « Il y a quelque part une statue sculptée, tenant à la main un livre sur lequel sont écrits ces mots : J'ai bu sans être désaltéré ; quand j'ai connu le Créateur, j'ai été désaltéré sans boire. »

Certains coufis ont une doctrine analogue à celle-là, ou plutôt c'est la même, car il y en a parmi eux qui professent la croyance à la descente de la divinité dans un corps humain<sup>2</sup>, et qui, en voyant une belle forme, se prosternent devant elle. Beaucoup d'Indiens agissent de même. Ibn-

1. Le nom propre de ce fameux ascète était Tâifour ; son grand-père était un Mazdéen, converti à l'islamisme. Il mourut en 261 hég. (875). Cf. Ibn-Khallikân, *Bioogr. Dict.*, t. I, p. 662.

2. حاول. Cf. Dozy, *Supplément*, s. v.

'Abdallah me récita un jour les vers suivants qui ont été composés par Hoséïn ben Mançoûr, connu sous le nom de Hallâdj (le cardeur de coton<sup>1</sup>), et qui font allusion à cette doctrine :

O mystère du mystère, si subtil qu'il échappe à l'imagination de tout être vivant !

Ouvertement, secrètement, il se dévoile à tout être, par le moyen de tout être.

C'est par ignorance, grand doute et excès d'impuissance que je m'excuse auprès de toi,

Car, ô grand Tout ! tu n'es pas différent de moi ; alors à quoi sert de me disculper auprès de moi-même ?

Combien Dieu a été généreux à notre égard, que de remerciements nous lui devons pour nous avoir révélé son unité, et nous avoir facilité les moyens de la faire connaître ! Quelle âme douée de discernement peut admettre tranquillement des doctrines pareilles, quelle raison peut consentir à les accepter ?

MENTION DE CE PASSAGE DU QOR'ÂN : « ET IL ENSEIGNA A ADAM LES NOMS DES ÈTRES, PUIS IL AMENA CEUX-CI DEVANT LES ANGES (CH. II, v. 29) »

On dit : Dieu avait créé tous les êtres avant Adam ; les anges voyaient les arbres, les fruits ; ils considéraient les bêtes sauvages, les bestiaux, tous les animaux ; ils les voyaient marchier sans manger, et ils ne savaient pas pour qui eux-mêmes et ces êtres avaient été créés, ni quels étaient leurs noms et leurs divers avantages. Lorsque Dieu leur dit : « Je vais instituer un vice-roi sur la terre, » c'est-à-dire des êtres

1. Célèbre ascète, petit-fils d'un Mazdéen, né à Béïda dans la province de Fârs, exécuté à Baghdâd en 309 (922). Il fut l'un des fondateurs du gourouisme. Il n'était pas cardeur de coton de son métier ; mais il remplaça une fois au bazar un ouvrier qu'il avait chargé d'une commission, et ce surnom lui en est resté. Cf. Ibn-Khallikân, *Bioogr. Diction.*, t. I, p. 423.

qui vous remplaceront, feront le mal et y verseront le sang, ils ne réfutèrent pas les paroles de Dieu, mais lui demandèrent des explications et cherchèrent à comprendre les voies mystérieuses de sa sagesse qui lui faisaient créer, lui qui n'aime pas le mal, un être méchant. Dieu leur répondit : « Je sais ce que vous ne savez pas. » Ce n'est point là une réponse faite aux anges au sujet de ce qu'ils avaient demandé, mais la réponse qui leur fut faite, ce fut qu'Adam leur donna les noms des choses nommées ; or, on peut répondre soit par une réponse verbale, soit par un acte et un mouvement. Dieu enseigna à Adam tous les noms par révélation ; on dit aussi que c'était un véritable enseignement. Quant à El-Hasan, il disait que c'était un enseignement au moyen du raisonnement et de la recherche personnelle que Dieu avait créés en lui, puisqu'il l'avait créé avec l'esprit curieux et raisonnable ; de sorte qu'il se servit de ces qualités pour arriver à son but au sujet des êtres nommés, et il les désigna par leurs noms ; les anges se montrèrent insouciants à cet égard, et voilà pourquoi Adam reçut un rang supérieur au leur et le mérita par son énergie personnelle. Certains commentateurs prétendent que Dieu enseigna les noms à Adam et non aux anges, puis confronta ceux-ci avec celui-là ; et ils admettent, d'après le sens exotérique de ce verset, que Dieu a pu imposer aux anges un devoir impossible à remplir. Dieu sait mieux et plus sûrement la vérité. Quant à ces êtres nommés et aux diverses interprétations des exégètes, la question est traitée à fond dans le *Livre des Sens du Qor'an* ; celui qui y jettera les yeux y trouvera des renseignements complets qui le satisferont.

#### ENTRÉE D'ADAM DANS LE PARADIS ET SA SORTIE

Lorsque Iblis eut refusé de se prosterner devant Adam, Dieu dit : « O Adam, habite le jardin avec ton épouse ; nourrissez-vous abondamment de ses fruits, de quelque côté

du jardin qu'ils se trouvent; seulement n'approchez pas de l'arbre que voici, de peur que vous ne deveniez coupables<sup>1</sup>. » Nous avons parlé précédemment de ce que disent les savants au sujet de ce jardin, de ce en quoi il consiste et de son site. On diffère au sujet de l'arbre mentionné dans le Qor'an; les uns disent que c'est le froment, d'autres la vigne<sup>2</sup>, d'autres encore la coloquinte. Ibn-Ishaq, d'après certain commentateur, rapporte que l'arbre où les anges se pressent en foule compacte est le paradis éternel, et qu'Adam, en entrant dans le paradis terrestre et en y voyant les bénédictions et les délices qu'il renferme, s'écria : « Que n'est-il éternel ! » Le démon se saisit de cette parole, vint le trouver du côté du paradis éternel, et lui dit : « Qui vous empêche de toucher à cet arbre, si ce n'est la crainte que vous ne soyez deux anges ou que vous ne deveniez éternels ? » Or, Dieu avait institué dans le démon et ses acolytes une puissance au moyen de laquelle ils atteignent jusqu'aux hommes et les éveillent<sup>3</sup>, tandis que ceux-ci ne les voient pas.

Dieu a dit : « Dis : je cherehe un asile auprès du Seigneur des hommes, roi des hommes<sup>4</sup>, » jusqu'à ce passage « qui souffle le mal dans le cœur des hommes<sup>5</sup> ».

On raconte que Cafiyya, fille de Hoyayyî<sup>6</sup>, vint trouver le prophète pendant qu'il avait établi sa demeure dans la mosquée et conversa avec lui pendant quelque temps, le soir; c'était avant qu'on eût imposé le voile aux femmes. Le prophète se leva ensuite pour la reconduire à sa maison.

1. *Qor.*, ch. II, v. 33.

2. Ces deux explications, et d'autres encore, se trouvent dans Béïdâwî, éd. Fleischer, t. I, p. 52. L'opinion la plus généralement adoptée par les Musulmans est la première.

3. Je pense qu'il faut lire *وَيَقْطَنُونَ*.

4. *Qor.*, ch. CXIV.

5. *Qor.*, *ibid.*, v. 5.

6. Esclave prise à la guerre, affranchie et épousée par Mohammed; elle fut surnommée la Mère des Croyants. Nawawî, éd. Wüstenfeld, p. 846.

Un homme d'entre les Ançārs vint à passer auprès d'elle ; Mohammed l'interpella : « O un tel, cette femme est Çafiyya, fille de Hoyayyi. — O prophète de Dieu ! répondit l'homme, nous appartenons à Dieu et nous retournerons à lui ! As-tu cru que je soupçonnais quelque action honteuse ? — Le démon, répondit le prophète, court dans les veines de l'homme comme le sang. J'ai craint que tu ne conçusses des soupçons et que tu ne périsses. » Cette anecdote prouve qué le démon pénètre dans l'homme à la façon des accidents, tels que la chaleur, le froid, etc.

Les auteurs de légendes et les Gens du Livre racontent, à propos d'Adam, des sujets de conversation nombreux et merveilleux ; ils disent qu'Iblis se présenta devant toutes les bêtes de la terre, et cela dura<sup>2</sup> jusqu'à ce qu'il trouva à parler au serpent, auquel il dit : « Je te défendrai contre l'homme et tu seras sous ma protection, si tu me fais entrer au paradis. » Le serpent le prit dans sa bouche, ou entre ses deux crochets ; or, c'était l'un des plus beaux animaux chargés de garder l'entrée<sup>3</sup> du paradis. C'est de sa bouche que le démon interpella Adam et Ève : on dit aussi qu'il poussa un gémissement semblable à celui d'une personne<sup>4</sup> jusqu'à ce qu'il les eût séduits. Ibn-'Abbâs a dit : « Observez la protection que l'ennemi de Dieu a accordée au serpent, et tuez celui-ci partout où vous le rencontrerez. »

Dieu dit ensuite : « Nous leur dimes : Sortez du paradis, tous tant que vous êtes,<sup>5</sup> » etc. Le récit du Qor'an est suffi-

1. *Qor.*, ch. II, v. 151. Formule dont l'emploi est recommandé par le Qor'an lui-même, lorsqu'une calamité atteint quelqu'un. De là vient que les Musulmans la récitent lorsqu'ils apprennent la nouvelle d'un décès.

2. Je lis تَأْتَى; peut-être « et elles refusèrent ».

3. Le pl. خُرَانٌ est donné par Dozy, *Supplément*.

4. Peut-être نُرْحَة شَجَنَة « la lamentation d'une femme tourmentée par la passion ».

5. *Qor.*, ch. II, v. 36.

samment développé pour que nous n'ayons pas besoin d'autres traditions. Puis Dieu dit: « Adam désobéit à son Seigneur, et s'égara; puis Dieu en fit son élu, revint à lui et le dirigea sur le chemin droit¹. » Il y a, sur sa résipiscence et les paroles du Seigneur qui lui furent adressées, des traditions que j'ai mentionnées dans le *Livre des Significations*². Ce qu'il y a de plus beau en ce genre est ce qu'on rapporte d'El-Hasan (que Dieu ait pitié de lui!) qui aurait dit : « O Seigneur, c'est à nous-mêmes que nous avons fait du tort; et si tu ne nous avais pas pardonné et ne nous avais pas pris en pitié, nous étions perdus! »

#### COMMENT LA POSTÉRITÉ D'ADAM FUT PRISE DE SON DOS

Dieu a dit: « Souvenez-vous que Dieu tira un jour des reins des fils d'Adam tous leurs descendants, et leur fit rendre un témoignage contre eux. Il leur dit: Ne suis-je pas votre Seigneur? Ils répondirent: Mais certes³. » Les rationalistes jugent que cet engagement pris des fils d'Adam le fut à leur majorité et en plein repos de leur raison, et que tout homme majeur voit se dresser devant lui ce témoignage renfermant l'idée que l'homme est créé de toutes pièces et qu'il a un créateur méritant d'être adoré par lui pour l'avoir créé et inventé. Les auteurs de légendes rapportent à ce sujet des traditions, à savoir que Dieu fit sortir la postérité d'Adam d'un seul dos, et lui donna une intelligence, une raison et une langue pour parler. Il dit à cette postérité: Ne suis-je pas votre Seigneur? Elle répondit: Mais si, nous en portons témoignage. Il les fit donc témoigner contre eux-mêmes et prit à témoin les anges contre eux; puis il les fit rentrer dans le rein d'Adam. Ces mêmes

1. *Qor.*, ch. XX, v. 119 et 120.

2. T. I<sup>er</sup>, p. xvi.

3. *Qor.*, ch. VII, v. 171.

auteurs diffèrent d'avis sur le lieu où la postérité sortit de son dos, et sur ceux qui seront enfantés jusqu'au jour du jugement dernier. El-Kelbi a prétendu que Dieu toucha le dos d'Adam entre la Mecque et Taïf. Ce sont là des sujets que je me contente de donner par petites quantités, car je leur ai rendu pleine justice dans le *Livre des Significations*.

DIFFÉRENTES OPINIONS AU SUJET D'ADAM  
ET DE SA POSTÉRITÉ

Sachez que ceux qui nient la contingence du monde et croient que l'effet a coexisté éternellement avec la cause, ne parlent pas du commencement d'aucun être créé, mais seulement de sa production et de son existence, qui sont absurdité après absurdité, à l'infini.

Les Perses ont trouvé difficile d'admettre l'existence d'une descendance provenant d'un mâle sans femelle, et ils ont institué dès le début un mâle et une femelle appelés Micha et Michâna.

On raconte que certains peuples de l'Inde prétendent qu'Adam est sorti de leur pays en s'enfuyant, et que sa descendance s'est multipliée dans la région du Nord. Quelques-uns, parmi les anciens, l'appellent Zâouch<sup>1</sup>.

On raconte, d'après 'Ali ben 'Abdallah el-Qasri, dans le Livre des Conjonctions célestes, d'après Boudâsf<sup>2</sup> le philosophe, habitant de l'antique Babylone, que celui-ci était savant en astronomie et en chronologie, ainsi que dans le comput des années du monde, qui sont trois cent

1. Cf. ζωός, vivant ? Cependant Zâouch ou Zâous est donné par l'*Abrégé des Merveilles*, trad. Carra de Vaux, comme synonyme de la planète Jupiter; c'est donc, dans ce cas, une transcription de Ζεύς, ainsi que l'a fait observer le savant traducteur, p. 205, note 1.

2. Bodhisattva. Cf. Mas'oudi, *Prairies d'Or*, t. II, p. 111, et t. IV, p. 45; le *Livre de l'Avertissement*, trad. Carra de Vaux, p. 130, note 1; *Fihrist*, t. II, p. 149, *ad imum*.

soixante mille ans, qu'au milieu de ce nombre d'années le Déluge en interromprait le cours, et illes met en garde contre cet événement ; et qu'Hermès l'Ancien, qui est Énoch ou Idris le prophète (que Dieu le bénisse et le sauve!), existait longtemps avant Adam, qu'il habitait depuis la partie supérieure de la Haute-Égypte contiguë au Soudan jusqu'à Alexandrie, y transporta le genre humain et l'arracha ainsi à la noyade. Le même auteur prétend que Boudâsfi existait avant Hermès ; or, celui-ci est beaucoup plus ancien qu'Adam ; c'est une opinion admise par ceux qui croient qu'il y a eu plusieurs Adams.

Les Perses prétendent que Micha et Michâna appartiennent à l'époque de Gayômarthi, qui est plus ancien qu'eux.

En résumé, ce qui précède ainsi que les traditions dont les Musulmans se font l'écho, sont une légende ; le plus vrai est ce qui provient d'une autorité sûre et sincère ; or, il n'y a rien de plus sincère que le Qor'an ni de plus sûr que son prophète.

La raison exige que les êtres contingents aient eu un commencement. Quelques-uns de ces novateurs qui se dérobent sous le voile de l'islamisme expliquent cette légende d'une manière qui conduit à l'hérésie, et cherchent à envelopper les faibles d'esprit en leur posant la question de savoir comment un animal peut sortir de la terre, comment on peut sortir du paradis après y être entré, comment le démon parvint jusqu'à Adam dans le paradis, pourquoi fut-il interdit de toucher à l'arbre, pourquoi telle chose eut-elle lieu, et pourquoi non ? Du moment que la question de la contingence du monde est présente à votre esprit, vous réfuterez aisément toutes ces sottises qui vous sont présentées, au moyen d'arguments péremptoires et de preuves éclatantes. La réponse à faire est que l'interdiction de toucher à l'arbre était une épreuve, qu'il ne se trouvait pas dans le paradis éternel, que le démon pénétra auprès de l'homme à la façon

dont procèdent les accidents, que celui-ci a été créé de la terre à la manière dont les animaux en naissent visiblement. Défiez-vous d'argumenter au moyen des histoires que rapportent les conteurs de légendes, car c'est cela qui a fourni à l'hérétique le chemin de l'attaque et des procédés détestables.

#### DE LA FORME CORPORELLE D'ADAM ET DE SA MORT

Une tradition du prophète contient ceci : Votre père, Adam, était haut comme un palmier élancé, de soixante coudées; il était très poilu et ses parties sexuelles étaient cachées; lorsqu'il eut goûté au fruit, ces parties se montrèrent; il s'enfuit du paradis et rencontra un arbre qui le saisit par la partie antérieure de ses cheveux; Dieu l'interpella alors : « Est-ce que c'est de moi que tu t'enfuis, ô Adam ? — Non, Seigneur, répondit Adam, mais par honte devant vous. » Dieu le fit donc descendre sur la terre, et lorsque le temps de sa mort approcha, il lui envoya du paradis des aromates destinés à l'embaumement et un linceul. Cette tradition est rapportée par Ibn-Ishaq, qui la tenait d'El-Hasan, lequel l'avait apprise d'Obayy<sup>1</sup>, témoin auralulaire.

Quant à ce qu'on dit que sa tête touchait le ciel, et que de là provenait sa calvitie, et que les anges en étaient effrayés, qu'ils se plaignirent de lui à Dieu qui envoya Gabriel le presser entre les doigts, ce qui l'abaisse à la hauteur de soixante coudées, ce ne sont point là des récits dignes de confiance, et nombre de Musulmans nient la longueur de soixante coudées, parce qu'elle est extraordinaire. Grand Dieu ! ils ont raison, à moins que nous n'interprétions cette

1. Obayy ben Ka'b, surnommé *as-Sayyid el-Quri*, mort à Médine sous le khalifat d'Othmân, avant l'an 30 de l'Hégire. Cf. Nawawi, p. 115.

légende de façon différente; en effet, ce qui monte au-dessus de la surface de la terre appartient au ciel; ce qui vous touche et vous entoure, relève donc du ciel; quant à la calvitie, les médecins disent qu'elle provient de l'humidité du cerveau.

Wahb [ben Monabbih] a prétendu qu'Adam était la plus belle des créatures, et qu'il était imberbe; ce n'est qu'après lui que ses descendants ont eu de la barbe. Wahb rapporte également, d'après Obayy, que lorsque Adam fut sur le point de mourir, il désira avoir de ces grappes de raisin qui croissent dans le paradis; ses fils partirent pour lui en chercher, mais les anges les rencontrèrent et leur dirent: « Retournez-vous-en, car vous en êtes débarrassés. » Ils retournèrent donc auprès de lui, reçurent son dernier souffle, le lavèrent, l'embaumèrent au moyen d'aromates, l'enveloppèrent d'un linceul; Gabriel prononça la prière sur son corps, ayant les anges derrière lui et les fils d'Adam derrière les anges; puis ceux-ci l'enterrèrent et dirent: O fils d'Adam, telle sera la coutume que vous suivrez à l'égard de vos morts. Telle est la tradition, mais Dieu sait mieux la vérité!

#### DE L'ESPRIT, DE L'ÂME, DE LA VIE ET DE LA MORT

Sachez que c'est là un sujet difficile et obscur, rempli d'erreurs et de contradictions; je mentionnerai quelque chose de chaque croyance.

Dieu a dit: « Ils t'interrogeront au sujet de l'esprit. Dis-leur: L'esprit a été créé par l'ordre du Seigneur<sup>1</sup>. » Certains exégètes expliquent que cela veut dire que Dieu a interdit à ses créatures d'examiner ce que c'est, et n'a permis à personne d'en avoir connaissance.

Il a dit de l'homme: « Puis il le façonna également et lui a insufflé son esprit<sup>2</sup>, » et de Marie: « Nous lui insufflâmes

1. *Qor.*, ch. XVII, v. 87.  
2. *Qor.*, ch. XXXII, v. 8.

de notre souffle<sup>1</sup>, » et ailleurs : « C'est ainsi que par notre volonté nous t'avons révélé un esprit<sup>2</sup>. » — « L'esprit fidèle l'a apporté du ciel<sup>3</sup>. » — « Dans cette nuit (de Qadr) les anges et l'esprit descendant<sup>4</sup>. » L'esprit est mentionné dans plus d'un passage du Qor'an ; mais le sens de celui qui est insufflé à Marie est autre que celui de l'esprit révélé au prophète ; chacun a au contraire une signification parfaitement distincte.

[Au sujet de la vie], Dieu a dit : « Celui qui a créé la mort et la vie<sup>5</sup>. » — « Il s'écria : Plût à Dieu que j'eusse fait le bien durant ma vie<sup>6</sup> ! » — « La demeure de l'autre vie, c'est la véritable vie<sup>7</sup>. » — « La vie de ce monde n'est qu'un jeu et une frivolité<sup>8</sup>. » — « Ne croyez pas que ceux qui ont succombé en combattant dans le sentier de Dieu soient morts ; ils vivent près de leur Seigneur<sup>9</sup>. »

La différence entre la vie de ce monde et la vie future est évidente et visible ; ce n'est que dans l'expression que ces deux états sont réunis. Dieu a dit encore : « O âme qui t'endors dans la sécurité, retourne auprès de ton Seigneur, satisfaite et agréable à Dieu<sup>10</sup> ; » et en donnant la parole à l'âme elle-même : « Et avant que l'âme s'écrie : Malheur à moi, qui me suis rendue coupable envers Dieu<sup>11</sup>, etc. » — « Par l'âme et ce qui l'a formée<sup>12</sup>. » — « Il reçoit les âmes lorsque le moment de la mort est venu<sup>13</sup>, » etc. — « L'âme est concupiscente vers le mal<sup>14</sup>. » — « Et il maitrisait son

1. *Qor.*, ch. XXI, v. 91.

2. *Qor.*, ch. XLII, v. 52.

3. *Qor.*, ch. XXVI, v. 193.

4. *Qor.*, ch. XCVII, v. 4.

5. *Qor.*, ch. LXVII, v. 1.

6. *Qor.*, ch. LXXXIX, v. 25.

7. *Qor.*, ch. XXIX, v. 64.

8. *Qor.*, ch. XLVII, v. 38, et ch. LVII, v. 19.

9. *Qor.*, ch. III, v. 163.

10. *Qor.*, ch. LXXXIX, v. 27 et 28.

11. *Qor.*, ch. XXXIX, v. 57.

12. *Qor.*, ch. XCI, v. 7.

13. *Qor.*, ch. XXXIX, v. 43.

14. *Qor.*, ch. XII, v. 53.

âme dans ses penchants<sup>1</sup>, » passage dans lequel Dieu établit l'existence d'autres êtres capables de maîtriser les penchants de l'âme : « Il y a des signes dans vos âmes; ne les voyez-vous pas<sup>2</sup>? » — « Nous ferons éclater nos miracles sur les différentes contrées de la terre et sur leurs âmes<sup>3</sup>. » — « Vous avez exercé des meurtres entre vous-mêmes<sup>4</sup>. » — « Ou que vous en gardiez le secret dans vos âmes<sup>5</sup>. » — « Ce sont vos âmes qui ont arrangé cette affaire<sup>6</sup>. »

Dieu nous apprend la même chose de l'esprit et de la vie : « C'est lui qui fait vivre ou mourir<sup>7</sup>. » — « Il reçoit les âmes lorsque le moment de la mort est venu<sup>8</sup>. » — « Dieu leur a dit : Mourrez, puis il les a rendus à la vie<sup>9</sup>. » — « Dis-leur : L'ange de la mort, qui est chargé de vous, vous ôtera la vie<sup>10</sup>. » — « Dieu le fit mourir, et il resta ainsi pendant cent ans<sup>11</sup>. » — « Vous étiez morts, et il vous a rendu la vie<sup>12</sup>. » — « Ne croyez pas que ceux qui ont succombé en combattant dans le sentier de Dieu soient morts: ils vivent près de leur Seigneur<sup>13</sup>. » — « Mohammed n'est qu'un apôtre. D'autres apôtres l'ont précédé. S'il mourait ou s'il était tué, retourneriez-vous à vos erreurs<sup>14</sup>? » — Dans ce passage, Dieu a dit que le prophète peut mourir, après avoir interdit d'appeler morts les martyrs de la foi; et il dit encore, au sujet des sens : « Puis il lui a donné son complet dévlop-

1. *Qor.*, ch. LXXIX, v. 40.

2. *Qor.*, ch. LI, v. 21.

3. *Qor.*, ch. XLI, v. 53.

4. *Qor.*, ch. II, v. 79.

5. *Qor.*, ch. II, v. 235.

6. *Qor.*, ch. XII, v. 18 et 83.

7. *Qor.*, ch. XXIII, v. 82.

8. *Qor.*, ch. XXXIX, v. 43.

9. *Qor.*, ch. II, v. 244.

10. *Qor.*, ch. XXXII, v. 11.

11. *Qor.*, ch. II, v. 261.

12. *Qor.*, ch. II, v. 26.

13. *Qor.*, ch. III, v. 163.

14. *Qor.*, ch. III, v. 138.

pément et lui a soufflé son esprit. Il vous a donné l'ouïe, la vue, le cœur<sup>1</sup>. »

TRADITIONS RELATIVES AU MÊME SUJET

'Abd-er-Rahîm ben Alîmed el-Marwazi<sup>2</sup>, d'après El-'Abbâs es-Serrâdj<sup>3</sup>, qui tire ses renseignements de Qotéiba<sup>4</sup>, d'après Khâled ben 'Abdallah<sup>5</sup>, qui cite les autorités successives d'El-Hadjari, d'Abou 'l-Alwaç<sup>6</sup>, et d'Abdallah<sup>7</sup>, rapporte que celui-ci aurait dit: « Les âmes sont des troupes réglées; celles qui se reconnaissent mutuellement se traitent en amies; celles qui s'ignorent deviennent ennemis. »

Sofyân eth-Thauri<sup>8</sup>, d'après Habib ben Abi-Châbit<sup>9</sup>, qui rapporte les paroles d'Abou 't-Tofeil<sup>10</sup>, d'après 'Ali, donne la même tradition.

Héitham<sup>11</sup>, d'après Abou-Biehr<sup>12</sup>, d'après Modjâhid, d'après Ibn-'Abbâs, dit: « Les esprits sont une affaire qui regarde Dieu, une de ses créatures; il les a façonnées d'après la forme de l'homme; aucun ange ne descend du ciel sans être accompagné d'un esprit. »

1. *Qor.*, ch. XXXII, v. 8.

2. Le même qui est appelé 'Abd-er-Rahîman. t. I<sup>r</sup>, p. 136.

3. Mohammed ben Ishâq ben Ibrahim eth-Thaqafî, mort en 313. Cf. Yâqût. t. VI, p. 618.

4. Ben Sa'd. traditionniste, t. I<sup>r</sup>, p. 136.

5. Ben 'Atâ, t. I<sup>r</sup>, p. 136.

6. Salâm ben Salîm, mort à Koûfa en 179 hég. (795). Cf. Ibn-Qotéiba, p. 255.

7. Ibn-Mas'oud.

8. Mort en 161 hég. Cf. Sprenger, *op. cit.*, t. III, p. cxvn. Ibn-Khallikân, t. I, p. 576.

9. Qâis ben Dinâr el-Asâd de Koûfa, où il fut mufti, mourut en 119 hég. Cf. Dhahabi, I, 18.

10. 'Amir ben Wâthila, compagnon d'Ali et l'un de ses partisans zélés, mort postérieurement à l'an 109 de l'hégire (718-19). Cf. Ibn-Qotéba, p. 173 et 301.

11. Ben'Adiy, mort en 209 hég. Sprenger, *id. op.*, t. III, p. clxviii.

12. Mattâ ben Younous, élève de Marwazi. Sprenger, *id. op.*, t. I, p. 346, note.

Eth-Thauri, d'après Moslim, qui cite Modjâhid, dit : « Les esprits mangent et boivent ; ils ont des mains, des pieds, des têtes ; mais ce ne sont point des anges. »

On rapporte qu'ils sont les gardiens des anges.

Le même Eth-Thauri, d'après Ismaïl ben Abi-Khâlid<sup>1</sup>, d'après Abou-Qâlih<sup>2</sup>, a dit : « Les âmes désirent les hommes, tout en n'en étant point. »

Le même Eth-Thauri, d'après Eyyoûb<sup>3</sup>, d'après Abou-Qolâma<sup>4</sup>, rapporte que le prophète a dit : « Lorsque l'esprit sort, le regard le suit; ne voyez-vous pas en effet comme ses yeux sont fixes ! »

La tradition du prophète rapportée par Çafwân ben Soléïm<sup>5</sup> dit qu'il aurait prononcé ces paroles : « Les âmes des Musulmans demeurent dans des cellules du paradis, y mangent la nourriture, boivent les boissons, revêtent les vêtements qui lui sont propres, et disent : O Seigneur ! donne-nous ce que tu nous as promis, et amène-nous nos frères ! Au contraire, les âmes des infidèles, placées dans les cellules de l'enfer, y mangent, boivent et se vêtent de ce qui s'y trouve, et disent : Seigneur, ne nous donne pas ce dont tu nous a menacés et ne nous amène pas nos frères ! »

El-A'machi, d'après 'Abdallah ben Morra<sup>6</sup>, d'après Masroûq<sup>7</sup>, d'après 'Abdallâh (ben Mas'oud), au sujet de ce passage du Qor'an : « Ne croyez pas que ceux qui ont succombé en combattant dans le sentier de Dieu, soient morts; ils vivent près de leur Seigneur et reçoivent de lui leur nourriture; remplis de joie à cause des bienfaits dont Dieu les a comblés, ils se réjouissent de ce que ceux qui marchent sur leurs

1. Mort à Koufa en 146 hég. (763). Cf. Ibn-Qotéiba, p. 242.

2. Ben Bâdhân, élève d'Ibn 'Abbâs, Sprenger, *id. op.*, t. III, p. cxiv.

3. Ben Môusa, traditionniste. Sprenger, *id. op.*, t. III, p. xcix.

4. Lisez Abou-Qilâba, mort en 104 hég. à Dâreyyâ, près de Damas. Ibn-Qotéiba, p. 228.

5. Jurisconsulte de Médine, mort en 124 hég. Dhahabi, I, 24.

6. Traditionniste d'Espagne. Yâqût, t. III, p. 79.

7. Cf. Sprenger, *id. op.*, t. III, p. 72, note.

traces et qui ne les ont pas encore atteints, seront à l'abri des frayeurs et des peines<sup>1</sup>, » l'explique ainsi : Les âmes des martyrs sont dans des oiseaux qui ont la liberté d'aller et de venir comme ils veulent dans le paradis, et demeurent dans des lampes suspendues au trône de Dieu. Dieu vient les trouver et leur dit : Désirez-vous quelque chose pour que je vous le donne en surplus ? — Seigneur, répondent-ils, que pourrions-nous désirer ? Nous sommes dans le paradis, nous allons en liberté où nous voulons. » De nouveau Dieu vient les trouver et leur parle de même ; et ils disent : « Veux-tu faire revenir nos esprits dans nos corps, de façon que nous retournions dans le bas monde et nous y fassions tuer une autre fois en combattant dans tes voies ? »

La tradition rapportée par Djâbir<sup>2</sup> dit que le prophète mentionna les âmes qui sont dans la maison d'El-Barâ ben Ma'rûr<sup>3</sup> et y mangeut de la viande et des dattes jusqu'à ce qu'ils s'en abstiennent [parce qu'ils en sont repus]. Il dit : « Les esprits des Musulmans sont dans des oiseaux de couleur verte, » et il dit ailleurs : « Dans des oiseaux de couleur verte, dans des cellules du paradis, mangeant, buvant, et se connaissant dans le paradis comme on se connaît dans ce bas monde, tandis qu'il y a des esprits qui sont dans les cellules de l'enfer ; » et il raconte là-dessus une longue histoire.

Kâ'b ben Mâlik<sup>4</sup> rapporte que le prophète a dit : Les esprits des croyants sont renfermés dans le corps d'oiseaux verts suspendus aux arbres du paradis. Mâlik ben Anas<sup>5</sup>, d'après

1. *Qor.*, ch. III, v. 163 et 164.

2. Ben 'Abdallah, contemporain du prophète, mort en 70 hég. Cf. Sprenger, *op. laud.*, t. III, p. LXIII. Nawawi, p. 184, donne des dates différentes pour sa mort.

3. Mort à la Mecque un mois avant l'hégire. Cf. Sprenger, *op. cit.*, t. II, p. 530, et t. III, p. 48, note.

4. Un des *ancêtres*. Cf. Sprenger, *op. cit.*, t. III, p. 70, 178.

5. Le jurisconsulte, auteur du *Mouattîa* et chef du rite malékite.

Ibn-Chihâb<sup>1</sup>, d'après ‘Abd er-Rahman ben Ka'b ben Mâlik<sup>2</sup>, rapporte que le prophète a dit : L'âme du croyant est un oiseau qui reste suspendu aux arbres du paradis jusqu'à ce que Dieu la fasse revenir à son corps, le jour où il resuscitera celui-ci.

D'après ‘Abd-allâh ben ‘Omar<sup>3</sup>, les esprits des croyants sont dans des oiseaux semblables aux *zarizîr*, pluriel de *zorzoûr* (étourneau), qui font société entre eux et se nourrissent des fruits du paradis.<sup>4</sup>

D'après Selmân el-Fârisi, les esprits sont des troupes réglées ; celles qui appartiennent à Dieu s'accordent de la société, celles qui sont à un autre sont discordantes.

D'après Abou ’z-Zobâir, d'après Djâbir : « On nous racontait que personne n'entrera dans le paradis ni dans l'enfer, avec son corps, avant le jour de la résurrection ; qu'il n'y a que les esprits qui, jusque-là, seront dans l'*Illîyyoûn* et le *Sidjîdjîn* ; lorsque les âmes partiront et que les habitants des tombeaux seront ressuscités, les esprits et les corps se rendront alors dans le paradis et l'enfer. »

D'après El-Kelbi, d'après Abou-Çâlih, d'après Ibn-‘Abbâs, au sujet de ce passage du Qor’ân : « Et nous vous ferons croître dans ce que vous ne savez pas<sup>5</sup> », on l'interprète ainsi : « Dans des oiseaux noirs venant du feu. »

Khaïthama ben Soléïman el-Qorachi<sup>6</sup> me lut, à Tripoli (de Syrie), d'après ‘Abd el-Djabbar ben el-‘Alâ<sup>7</sup>, d'après Sofyân eth-Thaurî, d'après Forât ben el-Forât, d'après

1. Molâmmad ben Moslim Abou-Bekr ez-Zohri, mort en 124 hég. Yâqoût, t. VI, p. 694; Hadji-Khalfa, t. VII, p. 1160; Ibn-Qotâiba, p. 239.

2. Mort en 99 hég. Nawawi, p. 389; Ibn-el-Athîr, t. V, p. 32; Yâqoût, t. IV, p. 971.

3. Tome I<sup>er</sup>, p. 186 et 194.

4. *Qor.*, ch. LVI, §. 61. Dans les interprétations postérieures : « dans des créations ou des formes que vous ne connaissez pas. » Cf. Béïdâwi, éd. Fleischer, t. II, p. 309.

5. Mort en 343 hég. Yâqoût, t. VI, p. 419.

6. Mort en 248 hég. Yâqoût, t. I, p. 231.

Abou 't-Toföil, d'après 'Ali (que le salut soit sur lui !), que celui-ci a dit : La résurrection aura lieu dans deux vallées, celle d'El-Ahqaf<sup>2</sup>, et une autre vallée dans le Hadramaut appelée Barahoût<sup>3</sup>, où vont demeurer les esprits des infidèles.

Sofyân, d'après Abân ben Tagħlib<sup>4</sup>, d'après un quidam, rapporte ceci : Je passai une fois la nuit à Barahoût ; il me sembla que les âmes des humains étaient ressuscitées et disaient : « O Douma, ô Douma ! » Or, un homme appartenant à la religion des Gens du Livre m'a raconté que Douma est le nom de l'ange préposé aux âmes des infidèles<sup>5</sup>.

Abou-Omâma<sup>6</sup>, dit-on, aurait dit : Les esprits des croyants se réuniront à Jérusalem.

Le prophète de Dieu, au combat de Bedr, parla aux cadavres jetés dans le puits<sup>7</sup>. On lui répliqua : « Interpellez-vous des gens qui sont morts ? — Vous qui parlez, répondit Mohammed, vous n'écoutez pas plus qu'eux, mais ils ne peuvent [au moins] me répondre ! »

Mohammed a dit encore : Briser les os du croyant mort, c'est autant que s'il était vivant.

Les traditions que les Musulmans ont conservées de

1. Formule de salutation généralement réservée aux archanges et aux prophètes. On ne saurait dire si elle appartient au texte primitif de l'auteur ou si elle a été ajoutée par un copiste.

2. Vallée entre l'Oman et le Mahra, mentionnée dans le v. 20 du ch. XLVI du Qur'an auquel elle a donné son nom.

3. *Merâjid*, t. I, p. 149; Yāqoût, t. I, p. 598.

4. Mort en 141 hég. Cf. Yāqoût, t. I, p. 598.

5. ﴿لِّيَوْمَ﴾ lieu du silence, pris poétiquement pour l'enfer dans Ps. XCIV, 17, et CXV, 17. La même anecdote a été reproduite par Yāqoût, t. I, p. 598.

6. El-Bâhili, compagnon d'Ali à la bataille de Ciffin, mort à 91 ans, en l'an 86 hég. (705). Cf. Ibn-Qotîiba, p. 157.

7. Les soixante-dix Qorachites tués au combat de Bedr avaient été jetés dans un puits sans eau. Cf. Sprenger, *op. laud.*, t. III, p. 125; W. Muir, *The Life of Mahomet*, t. III, p. 154; Ibn-Hichâm, *Das Leben Mahammeds*, éd. F. Wüstenfeld, p. 453.

leurs conquêtes et qu'ils se sont transmises les uns aux autres rapportent que, toutes les fois qu'un infidèle était tué, ils disaient : « Dieu s'est hâté d'envoyer son esprit en enfer; » et quand un croyant périsait martyr de sa foi, ils disaient : « Dieu a envoyé en hâte son esprit au paradis. »

Abân, d'après 'Abbâs, d'après Anas, rapporte ces paroles du prophète : Vos actions seront montrées à vos proches; si c'est du bien, ils s'en réjouiront, et si c'est du mal, ils en concevront de la répugnance. L'esprit du croyant rencontrera les autres esprits et leur dira : Laissez là votre compagnon, pour qu'il se repose, car il sort d'un chagrin pénible. Puis ils diront : Qu'a fait un tel, une telle ? Se sont ils mariés ? S'il répond : Celui-là est mort avant moi, n'est-il pas venu vous trouver ? Ils s'écrieront : « Certes, nous appartenons à Dieu et nous retournons à lui ! On l'a emmené vers a mère privée d'enfants (surnom de l'enfer) ; mauvaise mère, mauvaise éducatrice ! »

Ibn-'Oyaïna, d'après 'Amr ben Dinâr, d'après 'Obaïd ben Omaïr<sup>2</sup>, rapporte ceci : « Les habitants des tombeaux sont dans l'attente des nouvelles. Lorsqu'un nouveau mort vient les rejoindre, ils disent : Qu'a fait un tel, une telle ? Et l'on répond : Est-ce qu'il n'est déjà pas venu vous trouver ? Et ils répliquent : Nous appartenons à Dieu et nous retournons à lui ! On lui a fait suivre un chemin différent du nôtre. »

La tradition dont 'Abdallah ben 'Omar s'est fait l'écho affirme que les esprits se rencontreront à la distance d'un jour de marche sans jamais se voir l'un l'autre. Le même rapporte aussi que les œuvres seront présentées à Dieu le lundi et le jeudi, et aux proches parents le vendredi; en conséquence, ajoute-t-il, craignez Dieu et ne trahissez pas vos morts.

1. *Qor.*, ch. II, v. 151.

2. Ben Qatâda, mort en 74 hég. ou même auparavant. Cf. Sprenger, *op. laud.*, t. I, p. 340.

Zéïd ben Aslam<sup>1</sup>, d'après Abou-Horaira, dit que celui-ci passa un jour près d'un tombeau accompagné d'un ami, et qu'il dit à ce dernier : « Salut ! — Est-ce que, répliqua l'ami, tu salues un tombeau ? — Si celui qui y est enterré, dit Abou-Horaira, t'a jamais vu un seul jour étant en vie, il te connaît maintenant. »

Ibn el-Mou'min rapporte ceci : Les oreilles ne cessent d'entendre dans le tombeau tant qu'elles ne sont pas bouchées avec de l'argile.

Le prophète passa un jour à Baqi<sup>2</sup> et dit : « Salut à vous, ô habitants du pays des vrais croyants ! S'il plaît à Dieu, nous irons vous rejoindre un jour ! »

Lorsque le corps d'Othmân ben Mazh'oûn<sup>3</sup>, le premier des Mecquois émigrés qui mourut à Médine, fut enterré, le prophète dit : Tu es sorti [de la vie], sans t'en être mêlé en quoi que ce soit. Or, il ne se serait pas permis d'interroger quelqu'un qu'il n'aurait pas regardé fixement. Quand il commença à souffrir de la maladie qui devait l'emporter, il sortit pendant la nuit accompagné d'Abou-Mowaïhiba<sup>4</sup>, et se rendit au cimetière, où il se tint debout entre<sup>5</sup> les tombeaux et dit : Que la situation où vous êtes vous soit heureuse, sort commun à tout le genre humain ! Le nuage sombre s'est avancé comme si c'était une partie de la nuit obscure.

La tradition qui se couvre de l'autorité de Modjâhid, d'après Ibn-'Abbâs (au sujet de ce passage du Qor'an) : « Ne croyez pas que ceux qui ont succombé en combattant dans le sentier de Dieu soient morts : ils vivent près de lui, et

1. Mort en 136 hég. Cf. Nawawî, p. 258; Yâqoût, t. VI, p. 440.

2. *Baqî el-Gharqad*, cimetière de Médine. Mérâqid, t. I, p. 166.

3. Cf. Sprenger, *op. cit.*, t. I<sup>e</sup>, p. 387.

4. Affranchi et compagnon du prophète. Cf. Ibn-Qotâiba, p. 73.

5. Ce sens du mot ظهوران n'est pas indiqué dans les dictionnaires. Il est à rapprocher de l'expression بین اللَّيْلَيْنَ qui signifie « dans l'espace entre deux journées ».

reçoivent de lui leur nourriture<sup>1</sup>, » etc., est ainsi conçue : Les esprits des martyrs sont sur le Bâriq<sup>2</sup>, fleuve du paradis, mangeant de ses fruits et buvant de son eau, respirant ses parfums, sans y être encore entrés.

Toutes ces traditions et celles qui leur ressemblent se trouvent chez les auteurs qui croient que le paradis n'est pas encore créé et n'existera que plus tard dans l'avenir. Parmi eux, quelques-uns admettent que Dieu entretienne les esprits d'un paradis où ils jouiront des délices, et diffèrent de celui qui a été promis (dans le Qor'an); de même pour l'enfer. Or, tout ceci est [en réalité] un argument en faveur de ceux qui croient à l'existence actuelle du paradis et de l'enfer.

DE LA SITUATION DES ESPRITS D'APRÈS LE QOR'ÂN, LES TEXTES AUTHENTIQUES ET LE RAISONNEMENT

Dieu a dit : « Au jour où l'esprit et les anges seront rangés en ordre<sup>3</sup>; » c'est-à-dire, d'après l'explication d'El-Hassan, les créatures possesseurs d'esprit, créatures qui, d'après d'autres, sont plus nombreuses que les anges. « Les impies seront amenés devant le feu chaque matin et chaque soir, et lorsque l'heure apparaîtra, on leur dira : Famille de Pharaon, subissez le plus terrible des supplices<sup>4</sup>. » C'est-à-dire que les esprits des impies seront amenés devant le feu avant qu'ils se rendent au feu de la Géhenne. Et au sujet de l'homme dont il est question dans le chapitre Yâ-sin du Qorân : « On lui dit : Entre dans le paradis. Ah ! répliqua-t-il, si

1. *Qor.*, ch. III, v. 163.

2. Ce nom, qui est proprement celui d'un canal de l'Irâq formant limite entre les territoires de Qâdisiyya et de Baçra, a été attribué à un fleuve coulant devant la porte du paradis par un unique *hadîth* qui est probablement celui-ci. Cf. Yaqoût, t. I, p. 463 et 464.

3. *Qor.*, ch. LXVIII, v. 38.

4. *Qor.*, ch. XL, v. 49.

mes concitoyens savaient<sup>1</sup>! » Dans ce passage, il ne peut être question que de son âme seule, parce que son corps était jeté non loin des concitoyens qui l'avaient lapidé<sup>2</sup>.

Autres passages : « Assurément, la liste des justes est dans l'« Illiyotun<sup>3</sup>. » — « Certes, la liste des prévaricateurs est dans le Sidjdjin<sup>4</sup>. » Certains commentateurs ont dit que c'était leurs âmes (c'est-à-dire la liste de leurs esprits). Et encore : « Certes, ceux qui ont traité nos signes de mensonges et qui les ont dédaignés, les portes du ciel ne s'ouvriront pas pour eux, et ils n'entreront pas au paradis<sup>5</sup>. »

Es-Sorri<sup>6</sup>, d'après El-Barā ben 'Āzib<sup>7</sup>, rapporte que les esprits des Musulmans, quand les anges les ont saisis, ceux-ci les enlèvent au ciel; et quand ils passent auprès d'autres anges, ils ne peuvent s'empêcher de dire : Parfum délicieux qui sort d'une âme bonne! jusqu'à ce qu'ils le conduisent où Dieu veut, et où ils se prosternent ; quant à l'esprit de l'infidèle, il est enlevé au ciel après la mort, mais les portes ne lui en sont point ouvertes, et les anges disent : Affreuse odeur qui sort d'une âme vile! et il est renvoyé au Sidjdjin ; il y a là un récit très long.

Dieu a dit : « Les cieux ni la terre n'ont point pleuré sur

1. *Qor.*, ch. XXXVI, v. 25.

2. D'après les commentateurs postérieurs résumés dans Béïdawi, éd. Fleischer, t. II, p. 158, c'était Ḥabib le charpentier, qui sculptait leurs idoles et dont la tombe à Antioche est encore un objet de vénération pour les Musulmans. Cf. Rodwell, *The Koran translated*, p. 145, note 1. C'est à cette même ville d'Antioche que Jésus avait envoyé saint Jean et Jonas (Béïdawi, t. II, p. 157). Sur ce vague souvenir de la prédication des apôtres, voyez Rodwell, *id. opus*, p. 144, note 2.

3. *Qor.*, ch. LXXXIII, v. 18.

4. *Qor.*, ch. LXXXIII, v. 7.

5. *Qor.*, ch. VII, v. 38.

6. Ce doit être Abou'l-Hasan es-Sorri (de Sorra, bourgade dans la région de Réï; Soyoūti. *Lobb el-Lobbib*, éd. Veth, p. 136) ben el-Moghallis es-Saqatî, oncle maternel de Djonéid et élève de Ma'roûf el-Karkhi, un des fondateurs du coufisme, mort en 253. Cf. *Fihrist*, t. I, p. 83, et t. II, p. 73.

7. Cf. Ibn-Qotéiba, p. 166.

eux<sup>1</sup>; » le commentateur ajoute : Tout croyant a pour lui deux portes dans le ciel, l'une d'où lui vient sa nourriture journalière, l'autre par où monte sa science et son esprit; quand il est mort, ce mouvement s'arrête, et le ciel et la terre le pleurent.

Autre passage : « C'est Dieu qui reçoit les âmes lorsque le moment de la mort est venu. Il saisit par le sommeil ceux qui ne sont pas encore destinés à mourir. Il s'empare sans retour de l'âme dont il a décidé la mort et renvoie les autres jusqu'au temps marqué<sup>2</sup>. »

El-Kelbî, d'après Abou-Çâlih<sup>3</sup>, d'après Ibn-‘Abbâs, rapporte que quand l'homme meurt, Dieu s'empare de son esprit et lui laisse son âme, parce que l'âme est jointe à l'esprit; lorsque Dieu veut prendre son esprit pour le faire mourir, il prend en même temps son âme, de sorte qu'il meurt; et si Dieu veut le ressusciter, il lui rend son esprit.

Le prophète, lorsqu'il s'étendait sur sa couche, disait : « Grand Dieu ! c'est en ton nom que je me suis couché, c'est grâce à toi que je me relève ; si tu me prends mon âme, pardonne-lui, et si tu me la renvoies de nouveau, garde-la à la façon dont sont gardés les hommes pieux. » Lorsqu'il se réveillait de son sommeil, il disait : « Louange à Dieu qui m'a fait revivre après m'avoir fait mourir; car c'est à lui qu'on retourne. »

Ibn-Djoraïdj<sup>4</sup>, d'après Ibn-‘Abbâs, rapporte que celui-ci a dit : « Dans l'homme il y a une âme et un esprit; entre eux deux est un éclat comparable aux rayons du soleil ; l'âme est ce qui renferme la raison et le discernement, l'esprit est

1. *Qor.*, ch. XLIV, v. 28.

2. *Qor.*, ch. XXXIX, v. 43.

3. Dhakwân, Médinois de la tribu de Ghatafân, se livrait au commerce d'importation du beurre et de l'huile à Koufa; considéré par Alhmed ben Hambal comme de toute sûreté dans la transmission des traditions; il mourut à Médine en 101 hég. Cf. Nawawi, p. 731.

4. T. I<sup>er</sup>, p. 160, note 2.

ce qui contient la certitude et le mouvement. Lorsque l'homme s'endort, Dieu saisit son âme et son esprit. »

Modjâhid<sup>1</sup> a dit : « L'esprit revient à l'homme pendant son sommeil ; si son destin n'est pas encore prêt, il se réveille, et quand il est prêt, les deux esprits (c'est-à-dire l'âme et l'esprit) s'en vont. »

Hagif, d'après 'Ikrima<sup>2</sup>, d'après Ibn-'Abbâs, rapporte que clui-ci a dit : « Toute âme a une cause qui court en elle ; lorsque la mort a été décidée pour elle, elle se dresse, de sorte que la cause est interrompue ; et celle qui ne doit pas mourir, la cause lui est rendue. »

On rapporte d'Ali (que le salut soit sur lui !) qu'il a dit : « Lorsque l'homme dort, son esprit s'allonge comme un fil, de sorte que certaines de ses parties restent dans le dormeur, et c'est au moyen d'elles qu'il respire, tandis que d'autres vont se mêler aux esprits des morts et restent au milieu d'eux jusqu'au moment du réveil, où elles lui sont restituées. »

Ibn-'Adjlân<sup>3</sup>, d'après Sâlim<sup>4</sup>, qui le tenait de son père, rapporte qu'Omar dit à Ali : « O père de Hasan, souvent tu as éprouvé des insomnies et des désagréments : je te poserai trois questions. — Quelles sont-elles ? dit Ali. — L'homme aime son semblable, quoiqu'il n'en éprouve pas de bien, et le hait, quoiqu'il n'en ait pas éprouvé de mal. — C'est vrai, dit Ali; le prophète de Dieu a dit que les esprits sont des troupes réglées qui se rencontrent et s'attaquent avec bravoure; ceux qui se reconnaissent contractent amitié, ceux qui ne se reconnaissent pas sont adverses. — L'homme, reprit Omar, raconte des nouvelles et les oublie; or, pendant

1. T. I<sup>r</sup>, p. 137, note 1.

2. T. I<sup>r</sup>, p. 160, note 3.

3. Mohammied ben 'Adjlân el-Madani, jurisconsulte qui professa dans la mosquée de Médine, mort en 148 ou 149 hég. Cf. Nawawi, p. 112.

4. Sâlim ben 'Abdallah était le petit-fils du khalife 'Omar ben el-Khattâb; il était jurisconsulte et a laissé une grande réputation d'homme pieux; il mourut à Médine en 105, 106 ou 108 hég. Cf. Nawawi, p. 267.

qu'il les oublie, voici tout à coup qu'il s'en souvient. — J'ai entendu, dit 'Ali, le prophète dire : Il n'y a point de cœur qui n'ait un nuage semblable à celui qui cache la lune. Pendant que la lune brille, le nuage la cache, l'homme oublie, puis elle paraît de nouveau, l'homme se souvient. — L'homme, dit 'Omar, a des visions, il y en a de vraies et de fausses. — J'ai entendu, dit 'Ali, le prophète de Dieu dire : Il n'y a point d'esclave mâle ni femelle dormant, et accaparé par le sommeil, dont l'âme ne monte jusqu'au trône de Dieu; celui qui ne se réveille pas avant d'arriver au trône a des rêves vrais; celui qui se réveille avant d'y atteindre a des rêves faux. »

DE L'OPINION DES LEXICOGRAPHES SUR L'ESPRIT, L'AME  
ET LA VIE

On appelle *âme* la personnalité d'un être et son essence, quel qu'il soit, corps, accident, substance, ou autre chose; on dit donc l'âme de ce morceau de bois, l'âme de la terre, l'âme du ciel, l'âme du discours, l'âme du mouvement. Dieu a dit: « Je t'ai formé pour moi-même » (littéralement pour mon âme<sup>1</sup>); et ailleurs : « Tu sais ce que j'ai dans mon âme, et je ne sais pas ce qui est dans la tienne<sup>2</sup>. »

La pensée a été appelée aussi âme; on dit : un tel a une âme, un tel n'en a pas; son âme s'est élevée jusqu'à tel point, comme on dit : sa pensée s'est élevée. On appelle également du même nom l'avidité, l'envie, le désir; un poète a dit :

Il a fait mentir l'âme quand tu lui as parlé.

Et encore :

L'âme est avide quand tu la rends avide; si on la réduit à peu de désirs, elle s'en contente<sup>3</sup>.

1. *Qor.*, ch. XX, v. 43.

2. *Qor.*, ch. V. v. 116.

3. Vers attribué à Abou-Dho'eb Khowéïlid ben Khâlid el-Hodhalî, poète contemporain de Mohammed, par Râghib Isfahânî. *Mohâdarât el-Odabî*, éd. du Caire, 1287, t. I, p. 9.

Et ailleurs :

Il a consulté les deux âmes, l'une de désir et l'autre de crainte; l'une lui dit non et l'autre oui.

L'âme avide, rendue coneupiseente, l'excite au courage, tandis que l'autre âme le garantit contre la perdition.

Le poète appelle donc âme à la fois la pusillanimité et la bravoure. Le sang se nomme aussi âme, et c'est ainsi que l'on dit que les reptiles ont une âme qui coule ; et de là vient l'expression de *nifūs*, pour désigner le sang qui coule après l'accouchement. Les gens qui ont le mauvais œil sont appelés *nafs*. On dit aussi que l'âme a été appelée *nafs* parce qu'elle respire. Ce mot sert encore à désigner le cœur, comme dans ces deux passages du Qor'an : « Joseph le dissimula dans son âme<sup>1</sup> », et « ou que vous en gardiez le secret dans vos âmes<sup>2</sup> ». Toutes ces explications sont particulières à l'âme, elles ne s'appliquent en aucun cas à l'esprit, grand Dieu ! si ce n'est dans un seul cas, celui où l'on dit : Son âme est sortie, ou son esprit est sorti, pour dire il est mort. Le poète a dit :

On t'a appelé le tapageur, et pourtant tu ne crie pas contre l'ennemi, mais c'est l'ami que tu hannis.

Que le Dieu miséricordieux ne protège pas ton âme tant qu'elle est vivante, et qu'elle ne soit point parmi les âmes quand elles entreront (dans le paradis) !

Abou-Zéïd el-Ançāri<sup>3</sup> a récité ce vers :

Les hommes se sont réunis et ont dit: C'est une noce; or, l'œil fut arraché et l'âme (le sang) coula.

On a émis diverses opinions au sujet de l'esprit. Ibn-Do-

1. *Qor.*, ch. XII, v. 77.

2. *Qor.*, ch. II, v. 235.

3. Philologue de Baçra, mourut en cette ville en 215 hég. (830-831). Il a composé de nombreux ouvrages sur les expressions rares et recherchées, ou dialectales, des anciens poètes arabes<sup>4</sup>. Cf. Ibn-Khallikān, trad. de Slane, t. I, p. 570; Ibn-Qotēiba, p. 270.

rèid<sup>1</sup> raconte, d'après Abou-Hâtim<sup>2</sup>, qui cite l'autorité d'El-Açma'i<sup>3</sup>, que le *hadîth* porte ceci : « Tout homme a une âme et un esprit; quant à la première, elle meurt, et quand au dernier, il devient telle ou telle chose. »

Les Arabes ont donné le nom de *rou'h* au vent, au zéphyre et au souffle de la bouche. Dhou'r-Romma<sup>4</sup> a dit :

Je lui dis : Lève-la vers toi et vivifie-la de ton souffle ; et éprouve-le, en sa faveur, au moyen de quelque épreuve.

On appelle encore de ce nom l'air, l'ange, la révélation, ainsi que tout être subtil, léger et qui a une tendance à s'élever. On dit des animaux qu'ils ont des esprits ; qu'un tel est léger ou pesant d'esprit, quand il est léger ou pesant pour les coeurs (des autres). Les êtres qui croissent et qu'on ne voit pas, comme les anges et les génies, sont appelés des êtres spirituels. L'esprit est éternel et les âmes meurent, n'ont pas de durée.

La vie est le contraire de la mort ; là où celle-ci descend, celle-là monte. En général, elle existe dans tout être parfait, sentant et mobile, parmi ceux qui ont des esprits et les autres. Ne voyez-vous pas que dans ce passage du Qor'an : « Nous avons revivifié au moyen de ce nuage la terre qui était morte<sup>5</sup> », Dieu veut dire qu'il a rendu la terre vivante,

1. Poète et philologue de Baçra, né en 223 hég. (837-838), mourut à Bagdad en 321 hég. (933). Cf. Ibn-Kallikân, t. III, p. 37.

2. Abou-Hâtim Sahl ben Mohammed as-Sidjistâni fut le maître d'Ibn-Doréïd et d'El-Mobarrad ; c'était un grammairien et un philologue de Baçra ; il mourut dans cette même ville en 248 hég. (862). Cf. Ibn-Khallikân, t. I, p. 603.

3. Célèbre grammairien, né à Baçra en 122 hég. (740), s'établit à Bagdad sous le règne du khalife Haroûn ar-Rachîd, et mourut dans sa ville natale en 216 hég. (831). Cf. Ibn-Khallikân, t. II, p. 123 ; Silvestre de Sacy, *Anthologie grammaticale arabe*, p. 138.

4. Surnom du poète Abou'l-Hârith Ghâîlân, mort en 117 hég. (735). S. de Sacy, *Anthologie*, p. 146 ; Ibn-Khallikân, t. II, p. 447 ; Aghâîni, XVI, p. 110.

5. *Qor.*, ch. XXXV, v. 10.

lorsqu'elle a reçu l'eau de la pluie; et ailleurs : « C'est lui qui vous a fait vivre<sup>1</sup>, » c'est-à-dire il nous a rendus vivants par le moyen dont il s'est servi pour cela; et dans celui-ci : « Il fait sortir le vivant du mort<sup>2</sup>, » certains disent que cela signifie faire sortir l'enfant de la goutte de sperme, l'oiseau de l'oeuf, le palmier du noyau de la datte; et il appellerait le palmier *être vivant* à cause de la force vitale qui existe dans cet arbre. Puis il se décrit lui-même comme étant le vivant: « Il est le Vivant, » dit le Qor'an<sup>3</sup>, mais il n'aurait pas pu dire de lui-même qu'il est possesseur d'esprit ou d'âme, car l'expression de vie est plus générale et supérieure; on dit : Un esprit vivant; vous avez rendu la vie à mon esprit par telle chose. Tout ce qui a une durée et une pérennité, on l'appelle vivant; c'est ainsi qu'on dit de la poésie que c'est un discours vivant, parce qu'elle est immortelle et se transmet de bouche en bouche.

Quelle est la place de l'esprit, de l'âme et de la vie dans le corps de l'homme? Chacune de ces facultés a-t-elle un lieu séparé, ou bien se pénètrent-elles et sont-elles contiguës les unes aux autres? Quelle est celle qui commande, et celle qui obéit? On a donné des explications différentes. Quand je réfléchis à ce sujet, je ne trouve pas d'autre moyen de sortir de la difficulté que de réunir tout ce dont on a besoin dans un livre à part intitulé le *Livre de l'âme et de l'esprit*<sup>4</sup>; car si je m'étendais sur ce sujet, auquel ne conviennent pas l'abréviation ni la concision, je serais infidèle aux conditions posées au début du présent ouvrage. C'est là un sujet où le discours, si long qu'il soit, ne peut être sûr.

La mort est un repos continu et un apaisement par l'interruption de la vie et le départ de l'esprit. Dieu a nommé les minéraux *chooses mortes*, parce qu'ils sont privés de

1. *Qor.*, ch. XXII, v. 65.

2. *Qor.*, ch. VI, v. 95; ch. X, v. 32, et ch. XXX, v. 18.

3. Ch. II, v. 256; ch. III, v. 1, et ch. XL, v. 67.

4. Ce livre paraît n'avoir jamais été écrit.

croissance et de mouvement<sup>1</sup>. On a dit : Le sommeil est frère de la mort. Un être qui reste obscur et oublié, on dit de lui qu'il est mort. Un Arabe m'a récité ces vers :

Le sommeil de l'homme intelligent, d'une quantité que tu as réglée, n'est qu'une sieste.

Le sommeil est une mort de peu de durée ; la mort est un sommeil fort long.

Dans le Pentateuquè la mort est appelée la plus grande misère ; dans l'exégèse du *Qor'an*, l'infidèle et l'ignorant sont considérés comme morts.

TRADITIONS RELATIVES A L'ESPRIT ET PROVENANT  
DES GENS DU LIVRE

Certains Juifs prétendent que les âmes des créatures sont contiguës les unes aux autres dans l'air, à la façon d'un feu ou des rayons du soleil à son coucher et à son lever, et que l'ange de la mort tient un sabre avec lequel il tranche l'esprit de ceux qu'il veut saisir ; ils s'appuient sur le livre de Samuel qui nous apprend que Dieu envoya la mort contre les fils d'Israël, dont un grand nombre moururent ; David et les vieillards d'Israël sortirent, et David aperçut l'ange de la mort debout dans les environs de Jérusalem, appuyé sur son sabre. Le prophète demanda à son Seigneur de lever le glaive de dessus eux, et il vit l'ange remettre le sabre au fourreau, et la mort s'arrêta<sup>2</sup>.

Une certaine secte des mêmes dit que les esprits des hommes pieux et sincères, quand ils se séparent des corps, se rendent dans le paradis, sous l'arbre de vie, tandis que ceux des pécheurs et des prévaricateurs sont transportés dans

1. Allusion probable au *Qor.*, ch. LXXVII, p. 26. Cf. Béïdawî, éd. Fleischer. t. II, p. 378. Néanmoins موات n'est pas dans le *Qor'an*, mais bien موات.

2. *I Chroniq.*, XXI, 16; comparer *II Samuel*, XXIV, 16,

les ténèbres de la terre, et que les esprits de ceux qui ne sont ni l'un ni l'autre sont envoyés dans l'air. Une autre secte dit que Dieu n'a préposé personne pour enlever les âmes des morts, mais que, lorsque le corps de l'homme se ratatine et que ses membres deviennent faibles, l'esprit l'abandonne; que les esprits des hommes vertueux se rendent au lieu d'où ils étaient venus, et que ceux des méchants se transportent dans les ténèbres de la terre. Ils ajoutent: Du moment que les esprits se sont transportés dans le corps sans que personne les y introduise, de même lorsque les corps sont impuissants à supporter la force de l'âme, celle-ci sort d'elle-même, sans que personne l'en fasse sortir. Beaucoup d'entre eux disent que les esprits des hommes sincères et vertueux, quand ils abandonnent leurs corps, sont placés dans une bourse, où ils restent jusqu'au jour de la résurrection, tandis que les âmes des révoltés et des méchants, dans le même cas, restent jusqu'à ce jour dans les ténèbres de la terre. Ils étaient leur raisonnement sur la parole de Salomon, fils de David, qui a dit dans son livre: « Gardez-la! que les corps retournent à la terre et les esprits au Seigneur, qui a donné ceux-ci à ceux-là! » Il dit encore dans le même livre: « Celui d'entre vous qui est savant sait que les esprits des enfants d'Adam s'élèvent dans l'air et les parties supérieures de l'atmosphère, et que les esprits de ceux qui ressemblent aux bêtes descendent dans les profondeurs de la terre. » Ils donnent encore comme preuve la parole d'Abigail la prophétesse, telle qu'elle est inscrite dans le livre de Samuel, lorsqu'elle dit à David: « L'esprit de mon seigneur David sera réuni aux autres dans la bourse de la vie, et l'esprit de ses ennemis sera jeté comme par des frondes! » Certains ont

1. *I Sam.*, XXV, 29. Le mot qui est traduit ici par « bourse » est שְׁמַרְתָּ, qui a souvent ce sens, mais signifie plutôt « faisceau » dans ce passage; quant à מִלְקָה, il m'a servi à rétablir dans le texte לְזֶה au lieu de قَارِبٌ.

prétendu que l'esprit a été créé au début de la Création. On nous rapporte, en effet, d'après plusieurs savants de la nation [musulmane], que ce qui a été créé tout d'abord a été l'esprit, et que les esprits ont été créés quatre mille ans avant les corps ; mais Dieu sait mieux la vérité !

Dans la tradition qu'Ikrima rapporte du prophète sur l'autorité d'Ibn-'Abbâs, Moïammed aurait dit : « Les disputes ne cesseront pas, le jour de la résurrection, jusqu'à ce que l'esprit cherche querelle au corps ; il dira : Seigneur, sans le corps, j'aurais été comme du vent ; et le corps répondra : Seigneur, sans l'esprit, j'aurais été comme un tronc de palmier abandonné. Et on en fera un proverbe : L'aveugle a porté le paralytique. »

DISCOURS DES AUTRES PEUPLES AU SUJET DE L'ESPRIT  
ET DU CORPS

Les Arabes (païens) prétendaient que l'esprit du mort sort de son tombeau et devient une chouette qui pousse son gémissement et crie : « A boire ! A boire ! » C'est à ce propos que Dhiou 'l-Açba<sup>1</sup> el-'Adwâni<sup>2</sup> a dit :

O 'Amr, si tu ne cesses de m'injurier et de chercher à me diminuer, je te frapperai jusqu'à ce que la chouette dise : « A boire ! » (jusqu'à ce que tu meures).

Et ailleurs :

Dieu a déchaîné la mort et les destins sur ce peuple ; ils sont devenus des chouettes au milieu de celles qui peuplent les cimetières.

Abou 'l-Ghamoûq a dit :

Est-ce que tu nous annonces, ô prophète, que nous serons

1. Voyez, sur cette croyance populaire, Damiri, *Hayât el-Hâfiyâ* t. II, p. 440.

2. Poète et paladin antéislamique. Le vers cité fait partie d'une qâzîda donnée par le *Kitâb el-Aghâni*, t. III, p. 9, ligne 25.

ressuscités? Et comment est donc la vie des hiboux et des chouettes?

Le prophète a dit : Ni contagion, ni chouette, ni ver qui ronge les côtes<sup>1</sup>. — De là vient que les Arabes païens portaient à boire aux morts.

Les Indiens ont clairement la croyance au retour des esprits des morts dans leurs poitrines ; ils prétendent qu'ils leur adressent la parole et leur demandent de leurs nouvelles.

Pour les Perses, les jours de Farvardadjān<sup>2</sup> sont l'époque du retour des esprits ; ils préparent diverses sortes de mets, ils parfument leurs vêtements ordinaires d'aromates, ils répandent sur le sol des plantes odoriférantes et disent : Les morts ne perçoivent que les odeurs des mets.

Les Musulmans rapportent que le mort entend les paroles de sa famille et les pleurs qu'elle verse sur lui; qu'il pose des questions dans son tombeau et entend le craquement des semelles sur le sol. Hodhaïfa a dit, rapporte-t-on : Que le corps soit lavé ; pendant ce temps l'esprit est entre les mains d'un ange ; lorsque le corps est déposé dans le tombeau, l'esprit y est introduit également. L'on rapporte aussi que le mort, quand il est transporté à la fosse qui lui a été préparée, dit, s'il a été vertueux : Dépêchez-vous de m'y conduire ! dépêchez-vous ! et s'il ne l'a pas été, il dit : Ne vous pressez pas de m'embarquer, car vous ne connaissez pas l'endroit où vous me conduisez.

On rapporte que le prophète, lorsque mourut [son fils] Ibrahim, s'écria : « Il est devenu un moineau du paradis ! »

Tout cela prouve la vie de l'esprit et sa durée au delà de celle de l'âme. Tous les hommes pleurent leurs morts, les appellent et leur parlent ; si ce n'était le principe enraciné

1. Sur ce *hadith* et les croyances païennes auxquelles il fait allusion, voir Damiri, *op. cit.*, t. II, p. 77.

2. Les cinq derniers jours du mois d'Abân. Comparez ce passage avec Al-Birouni, *Chronology*, p. 210.

de cette croyance, ils ne l'auraient pas unanimement. Quand on fait observer qu'ils interpellent également leurs demeures et les traces de celles-ci, cela ne diminue en rien notre explication; car c'est là une habitude particulière aux Arabes, tandis que la première est générale pour tous les peuples.

DIVERGENCE D'OPINION DES PENSEURS MUSULMANS  
AU SUJET DE L'AME ET DE L'ESPRIT

Certains d'entre eux ont dit : L'âme est un corps subtil qui a la surface du corps humain en longueur, largeur et profondeur; leurs parties se pénètrent l'une l'autre, et leur tout également. Ils raisonnent, pour montrer que toutes les parties de l'âme pénètrent toutes les parties du corps, d'après ce fait que, toutes les fois que l'on coupe une partie du corps, celui-ci ressent une douleur, tandis qu'il ne souffrirait pas sans l'âme.

Ma'mar<sup>1</sup> a dit que l'âme est simplement existante, n'a pas de surface, n'est pas un corps, n'a ni longueur, ni largeur, ni profondeur, ne tient pas la place d'un corps dans l'espace, et n'est pas entourée par le lieu. On dit, par une métaphore qui est passée dans la langue, que l'âme dans le corps est comme l'arrangement et la production par rapport aux actes; on ne dit pas qu'elle est le corps, soit en repos, soit en mouvement; car le repos et le mouvement ne peuvent s'appliquer qu'à tout corps doué de surface et contenu dans un lieu, et qui peut être transporté de place en place. Or, ce transport ne peut être admis, pour un être, que par le moyen de deux choses, ou bien par un corps qui transporte le premier de place en place; car si ce n'est pas un corps, il n'a pas le pouvoir de lever et de trainer<sup>2</sup>.

1. T. I<sup>e</sup>, p. 138, note 4.

2. La seconde alternative manque.

Ibrahim en-Nazzām<sup>1</sup> a dit : L'esprit, c'est la vie enchevêtrée dans le corps. Hichām ben el-Hakam croit que l'esprit est une lumière, et que le corps est un être inerte. Ibn er-Rawendi<sup>2</sup> a dit : L'esprit est un accident, et l'homme est un complexe d'accidents. D'autres pensent que l'esprit est l'atome indivisible et n'occupe aucun lieu.

Les mêmes philosophes ont eu des idées différentes au sujet de l'homme soumis à des obligations morales, objet de récompense ou de punition, et au sujet de sa personnalité et de son individualité. Bichr ben el-Mo'tamir<sup>3</sup>, Hichām ben el-Hakam, Abou'l-Hodhéil el-'Allaf<sup>4</sup>, et Abou'l-Hoséin el-Khayyāt<sup>5</sup> disent : L'homme est l'esprit joint à cette personne que nous voyons. Ibrahim en-Nazzām a dit : L'homme, c'est l'esprit, qui est la vie intercalée dans ce corps, et c'est parce qu'il n'y a rien en dehors de lui. Alīmed ben Yaḥya [Ibn er-Rawendi] a dit : L'homme, c'est la quantité d'esprit qu'il a dans le cœur. Un autre a dit : L'homme, c'est la substance entre les deux substances.

Leurs opinions se résument en deux doctrines, l'une consistant à enseigner que l'homme est l'esprit seul, et l'autre qu'il est l'esprit mélangé au corps. Les partisans de la première explication s'appuient sur ces deux passages du Qor'an : « Avant que l'âme s'écrie : Malheur à moi, qui me suis rendue coupable envers Dieu<sup>6</sup> », et : « O âme, qui t'endors dans la sécurité<sup>7</sup> ; » en effet, toutes les fois qu'il y a interpellation, c'est à l'âme qu'elle s'adresse, et celle-ci est l'esprit et rien autre :

1. Le même qu'Ibn-Béchār en-Nazzām, t. I<sup>e</sup>, p. 36, note.

2. Aliás Rāwendi ou Riwendt, Abou'l-Hoséin Aḥmed ben Yaḥya. Cf. *Fihrist*, t. I, p. 108.

3. Docteur mo'tazélite. Cf. t. I<sup>e</sup>, p. 175.

4. T. I<sup>e</sup>, p. 34, note.

5. Ben Abi-'Amr. Cf. *Fihrist*, t. II, p. 64, note<sup>2</sup>; Chahrastāni, trad. Haarbrücker, p. 19 et 53.

6. *Qor.*, ch. XXXIX, v. 57.

7. *Qor.*, ch. LXXXIX, v. 27.

leurs adversaires s'appuient aussi sur un passage du Qor'an : « Nous avons créé l'homme d'argile fine<sup>1</sup>; » de sorte que Dieu nous enseigne que l'homme est cette créature visible et spécialement désignée.

L'on s'est demandé si le mort, après le départ de son esprit, sentait encore quelque chose, et l'on a donné diverses explications. On a dit que l'homme sentait, ou son esprit, ou son corps, ou son esprit et son corps ensemble. Certains ont nié que le mort ait connaissance de quoi que ce soit jusqu'au jour de la résurrection, et ils appuient leur argumentation sur ce que diront les morts ce jour-là : « Malheur à nous ! Qui nous a extraits de ces lieux de repos<sup>2</sup>? » Et sur ce passage du Qor'an : « [Le jour] où l'infidèle s'écriera : Plût à Dieu que je fusse poussière<sup>3</sup> ! » D'autres ont affirmé que c'est l'esprit du mort qui sent, et ils s'appuient sur ce passage du Qor'an : « Les impies seront amenés devant le feu chaque matin et chaque soir<sup>4</sup>, » ainsi que sur les autres versets que nous récitons au sujet des martyrs et sur les traditions qui nous sont rapportées.

Ibn er-Rawendi a dit : « Non pas, c'est le corps qui sent, car l'esprit est un accident qui a disparu ; » et il ajoute : « Le mort possède deux sortes de connaissances et une seule sorte de sensations ; et s'il n'en était pas ainsi, il ne saurait pas, au moment où il sent, qu'il est mort. » Il appuie son explication sur la tradition qui rapporte que le mort, dans son cercueil, entend les plaintes de sa famille.

Voici, à ce propos, une controverse qui a eu lieu entre En-Nazzām et Hichām ben el-Ḥakam. Le premier demanda à Hichām : « Pourquoi avez-vous prétendu que l'esprit, quand il a cessé d'être employé pour le corps, y revient et produit en soi-même la perception des individus et

1. *Qor.*, ch. XXIII, v. 12.

2. *Qor.*, ch. XXXVI, v. 52.

3. *Qor.*, ch. LXXVIII, v. 41.

4. *Qor.*, ch. XL, v. 49.

des formes par la force spirituelle? » Hichâm répondit : « Parce que l'esprit n'est pas un corps pour que puisse s'y appliquer l'un des termes contradictoires qui fait cessér la perception, et qui est le repos. » En-Nazzâm reprit : « Du moment que, d'après vous, l'esprit n'est pas un corps et que les formes contradictoires ne s'y introduisent pas, qu'est-ce qui l'oblige à percevoir ce qui n'est pas en sa présence? — C'est la force d'expansion, dit Hichâm, et leur élévation à tous deux au dessus des voiles ; car l'esprit ne perçoit pas les objets par imagination et supposition, à l'état d'isolement, mais seulement par contact et sensation, à l'état de réunion. » En-Nazzâm reprit : « Est-ce que cette imagination et cette supposition nécessitent la production de l'objet et sa présence? — Oui, dit Hichâm, si vous entendez ce qui motive la vue d'une entité<sup>1</sup> par votre expression de perception. — Alors, dit En-Nazzâm, si ce qui motive l'entité et que j'ai appelé perception, existe, quel besoin le mort a-t-il de la sensation pour percevoir? — C'est, répondit Hichâm, pour que se réunisse pour lui la perception du *quid* et de l'attribut, dans l'imagination et l'appréciation ainsi que dans la vue. — Mais, dit En-Nazzâm, quel besoin y a-t-il à cela? On n'a en vue que la perception qu'il a déjà trouvée sans la sensation. — C'est, répondit Hichâm, pour qu'il sache ce qu'est sa forme dans la notification par l'attribut et la forme, de même qu'il la connaît dans la pensée, par imagination et supposition. — Est-ce que, demanda En-Nazzâm, la connaissance qu'il acquiert de ce *quid* augmente celle qu'il en a déjà dans la pensée? — Oui, dit Hichâm, elle l'augmente, car la perception par les sens vient en premier lieu, tandis que la perception par l'imagination ne vient qu'en second. » En effet, celui qui n'a jamais vu de longueur, ne peut la concevoir tant qu'il ne se la représente pas dans la pensée; quand il l'a vue,

1. Sur l'expression *عَلَى إِنْسَانٍ*, cf. Dozy, *Supplément*, s. v° *عَلَى إِنْسَانٍ*.

et qu'ensuite il la perd, elle reste néanmoins figurée dans sa pensée, parce que l'esprit perçoit même quand il renonce à l'emploi des organes des sens.

Ceci est le sujet d'une seconde controverse qui a eu lieu entre ceux qui prétendent que l'esprit, au milieu du corps, représente la bonne disposition et la production appliquées aux actes, et non le fait d'y demeurer et d'y être incarné. On leur a dit: « Parlez-nous du corps, quand on en détache quelque membre; coupe-t-on aussi une partie de l'esprit? » — Non, répondirent-ils, mais la partie de l'esprit qui demeurait dans la main coupée se transporte dans le bras; c'est comme le soleil qui pénètre par une lucarne: si vous bouchez la lucarne, le rayon qui avait pénétré retourne à son genre et à sa figure primitifs. — Donc, d'après vous, il faut, si l'on coupe tous les organes et tous les membres, que la force de ce qui en reste soit augmentée par le retraitement de l'esprit, qui se rassemble dans ce reste. Si l'on admet que l'esprit a des dimensions en longueur, largeur et profondeur dans le corps, étant lui-même un corps, cela fera nécessairement deux corps dans un seul lieu. — Nous croyons, répondirent-ils, à la pénétration mutuelle et intime. »

Or, c'est là le sujet d'une troisième controverse qui fut disputée entre En-Nazzām et ses contradicteurs, qui lui dirent: « Parle-nous de l'homme; est ce qu'il voit? — Oui, il voit ce qui est l'objet de la raison. — Est-ce qu'il perçoit par le moyen de la vue? — Oui, il perçoit, par le moyen de la vue, ce qui est l'objet d'un acte; c'est la même chose encore quand on dit: J'ai vu le mur, et cependant on n'en a vu que la surface extérieure la plus rapprochée du voyant; ou quand on dit: J'ai vu un tel portant son sabre, alors qu'on n'en a vu que le fourreau; ou quand on dit: J'ai vu un mort, tandis qu'on n'en n'a vu que le corps. — Dis-nous ce qu'est l'homme, reprit-on. — Votre question, répondit-il, ne comporte

que deux explications : on vous me demandez quel est son nom, ou bien quelles sont les qualités particulières qui servent à le faire reconnaître et qui le distinguent de tout autre être. Si c'est son nom que vous cherchez, c'est *homme* ; et si ce sont ses qualités, elles s'appellent la vie, la mort, le langage, le rire ; » et il ajouta : « Par ce discours, nous ne voulons pas dire que l'homme soit toujours mort, toujours riant, toujours parlant, toujours vivant, mais nous voulons dire qu'il a la possibilité et la faculté d'être de ceux qui meurent, ou vivent ou rient, quand bien même il ne rirait pas. — Parle-nous alors de cet homme vivant que tu décris comme possédant la vie ; est-il la même chose que celle-ci, ou autre chose ? — Je l'ai décrit comme ayant une vie qui est autre chose que lui ; de même, s'il meurt, je le décris par une mort qui est différente de lui ; la vie et la mort sont pour lui deux accidents contradictoires ; par l'un d'eux il est vivant, par l'autre il est mort. — Qu'est-ce donc, dirent-ils, que la vie et la mort ? — La vie, dit-il, il se peut que ce soit ce au moyen de quoi il donne le mouvement à ce qu'il meut, et au moyen de quoi il a la volonté de ce qu'il veut, en fait d'actes qu'il est autorisé à faire. » On objecta : « Quels sont les actes qu'il est autorisé à faire ? » Il répondit : « Quant à ce qui concerne la capacité de faire, c'est la volonté de produire les objets, la science, l'idée et ce qui leur ressemble, ainsi que tout fait accompli à l'improvisiste et sans volonté ni image préconçue ; ce qui ne peut résulter que d'une faculté spéciale. » Il ajouta : « La mort est le contraire de cela ; c'en est la disparition complète quand elle pénètre dans l'être vivant, car, par cette pénétration, disparaît le pouvoir de faire tout ce qu'il faisait auparavant. Done, si Dieu lui donne la vie, il est vivant de sa nature ; et si Dieu le fait mourir, il meurt, lui et son action, de sa nature. Mais, ajouta-t-il, la mort n'est pas pour lui un anéantissement ; si c'était un anéantissement, la mort ne pourrait pas rester en lui, puisqu'il est un homme ; mais la

mort est simplement une calamité qui tombe sur lui et s'interpose entre lui et entre les dispositions qu'il pourrait prendre. »

Il y a là une quatrième controverse qui a eu lieu entre ceux qui affirment que l'esprit est un corps et ceux qui le nient. « Quelle est, disent les premiers, la preuve que l'esprit n'est pas un corps? — C'est, répondirent les seconds, que les corps doivent être ou mus ou quiescents, phénomène qui ne se produit que sur l'incitation au repos ou au mouvement provenant d'un être différent; si l'homme est un corps, il sera ou en repos ou en mouvement; si l'être qui l'incite au repos ou au mouvement est dans une situation semblable à la sienne, il sera réduit à la même nécessité; et la suite du discours mène nécessairement à un être qui l'incite au repos et au mouvement, et qui n'est pas un corps. — Est-ce que, dirent les autres, les accidents s'appliquent à lui? — Quant aux accidents tels que la volonté, la colère, la science, la passion, la douleur et autres phénomènes semblables, oui; mais quant aux accidents tels que les couleurs, les goûts, les odeurs, non, parce que si c'était possible, l'homme percevrait par l'organe du goût, et verrait par celui de la vue, et les différents lieux s'empareraient de lui. » Ils répliquèrent: « Si vous dites que l'homme n'est pas entouré par le lieu, n'est pas un corps, n'a ni longueur, ni largeur, ni profondeur, vous l'assimilez à Dieu. — L'assimilation à Dieu ne consiste pas à nier les accidents et les attributs; elle n'existe qu'entre les essences, au moyen des accidents qui y sont à l'état de composition; il en est ainsi pour deux hommes debout, dont on dit qu'ils sont debout, phénomène qui est indépendant d'eux-mêmes; chacun d'eux est assimilé à son compagnon en tant qu'être debout. Si l'un est assis et l'autre debout, ils se différencient, par les accidents qui entrent dans leur composition, d'une ressemblance qui s'applique à l'affirmation, non à la négation. Si la ressemblance s'appliquait à la négation, l'homme serait

assimilé à la particularisation<sup>1</sup>, alors que celle-ci est négative de la généralisation, et c'est ce qu'on nie de l'homme. »

OPINIONS DES PHILOSOPHES SUR L'ÂME ET L'ESPRIT, D'APRÈS  
PLUTARQUE, TRAITANT DE LA DÉFINITION DE L'ÂME

Platon a prétendu que l'âme est une substance rationnelle qui se meut d'elle-même ; Aristote en faisait la perfection du corps naturel, tendant en puissance vers l'être vivant ; Pythagore la considérait comme un nombre se mouvant de lui-même (et par nombre il entend la raison) ; Thalès la croyait une nature animée d'un mouvement perpétuel et se mouvant elle-même. Plutarque ajoute : Certains philosophes pensent que l'âme est la résultante de l'accord des quatre éléments. Quant à Asclépius, le médecin<sup>2</sup>, il pensait que l'âme est un être qui produit l'exercice et le dressage des sens. Ils sont en grand désaccord au sujet de la nature de l'âme, se demandant si elle est un corps ou une substance, combien elle contient de parties, dans quel lieu du corps elle habite, quelle est sa partie dominante, si elle dure après avoir abandonné le corps ou si elle se réduit alors à rien. Ces divergences prouvent l'insuffisance de leurs connaissances et leur incapacité à se rendre compte de la nature de l'âme.

DE LA MEILLEURE MANIÈRE DE CONSIDÉRER L'ÂME

On établit par des preuves que l'esprit et l'âme ont des significations différentes en actes et en accidents. Ainsi, tout être qui a une âme a en même temps l'esprit et la

1. حَيْزَةٌ, dérivé, de حَيْزٌ.

2. Je lis اسقلابيوس d'après le *Fihrist*, t. I, p. 286 ; c'est le même qu'Asclépiadès.

vie; tout être qui a un esprit possède la vie; mais tout être doué de vie n'a pas nécessairement esprit et âme; en effet, la terre vit par ses plantes, et pourtant elle n'a pas d'esprit; les bêtes sont des animaux qui ont des esprits, mais pas d'âmes. L'homme, au contraire, possède une âme, un esprit, une vie; son discernement, sa raison, son intelligence, sa compréhension, lui viennent de son âme; son existence, sa durée, sa croissance, proviennent de son esprit; ses sens, sa perception des êtres sensibles proviennent de sa vie. Ce qui disparaît, quand il meurt, c'est sa vie; son âme et son esprit ne font qu'en quitter jusqu'au jour où Dieu permettra la résurrection et le jugement dernier. On a donné, sur ce sujet, un nombre suffisant et satisfaisant de traditions.

Platon a prétendu, d'après ce qu'on raconte de lui (car les traditions qui se rapportent à ce philosophe sont diverses), que les âmes qui quittent les corps des animaux ne meurent et ne se corrompent point, mais sont dans un état où elles ressentent du plaisir et de la douleur. Yahya, le grammairien<sup>1</sup>, raconte que Platon a dit : L'âme est une substance qui existe par elle-même; la raison, la vie rentrent dans son essence. Lorsqu'elle abandonne le corps auquel elle est attachée, et qu'elle est bonne, elle reste heureuse et joyeuse; mais si elle est méchante, elle reste errante sur la terre, éperdue, tournant autour du tombeau de son maître jusqu'à sa renaissance.

C'est là une opinion ferme et un jugement juste, que l'on dirait émané de la lumière prophétique et de la révélation, car il est rapproché de l'opinion des docteurs de la loi religieuse<sup>2</sup>; mais Dieu sait mieux la vérité!

1. Évêque jacobite en Égypte, reconnut la conquête d'Amr ben el-Âç, et commenta les ouvrages d'Aristote. *Fihrist*, t. I, p. 254.

2. الْجَنَّوْنُ. Expression tiré du Qor'an, notamment ch. III, v. 73.

OPINIONS DES PHILOSOPHES SUR LES SENS

Platon dit que les sens sont l'association de l'âme et du corps pour la perception d'une chose qui leur est extérieure; que la puissance appartient à l'âme, et l'organe au corps. Les philosophes ont expliqué de diverses manières l'opération de la vue. Certains ont prétendu que les rayons sortent de l'œil et se répandent sur les objets soumis à la vue, à la façon de la main qui touche les objets extérieurs au corps; cet exemple conduit à se former une idée de ce qu'est la puissance de la vue. Platon dit que la vue est la réunion de la clarté, et que le regard a lieu par l'association de la lumière du regard et de celle de l'air et par leur écoulement l'une dans l'autre, au moyen de la ressemblance de genre qu'il y a entre ces deux lumières; que la clarté qui se reflète des corps se répand dans l'air, parce qu'elle est fluide et se transforme rapidement, de sorte que la lumière provenant du feu rencontre celle du regard.

On a également différé au sujet de l'ouïe; certains ont prétendu que l'ouïe se trouve dans le vide qui est à l'intérieur de l'oreille; d'autres disent que l'air entre dans l'oreille sous une forme conique et la heurte. Platon pense que l'air qui est contenu dans la tête est heurté par l'air extérieur et est détourné vers le membre directeur, et de là provient le sens de l'ouïe.

La manière dont le son se produit a été expliquée diversement. Certains ont prétendu que le son est un corps, et le démontrent par le raisonnement que tout agent et tout patient sont des corps; que le son est un agent, puisque nous l'entendons et le sentons, et que les mélodies musicales nous émeuvent; les sons qui ne sont pas musicaux nous font éprouver de la peine. Le son est en mouvement et heurte les endroits mous, il est renvoyé par eux comme une balle que l'on lance contre un mur (et qui est rejetée). Platon

croit, au contraire, que le son n'est pas un corps, parce qu'il se produit dans l'air et s'y étend à la façon d'une surface plane; or, aucune surface plane n'est un corps<sup>1</sup>.

On s'est demandé comment l'odorat se manifestait. Les uns ont dit que le membre directeur se trouve dans le cerveau et attire les odeurs par la respiration; les autres ont prétendu que l'odorat se formait par le mélange de l'air de la respiration avec la vapeur émanée de l'objet senti.

On a expliqué le goût de diverses façons. Les uns ont dit que le goût se produisait par le mélange de la substance humide qui constitue la langue avec celle qui se trouve dans l'objet goûté, tandis que d'autres ont prétendu que le goût était dû à la spongiosité et à la mollesse qui existent dans la langue, au moyen des veines qui lui sont envoyées de la bouche; c'est ainsi que Dieu a dit : « Il nous a donné l'ouïe, la vue et les viscères<sup>2</sup>; » dans ce passage, il nous avertit de l'existence de ces sens, il nous excite à l'en remercier, mais il ne nous montre pas les causes qui font qu'ils perçoivent ni comment ils ont été composés. La raison est stupéfaite quand elle y réfléchit, et elle est repoussée avec perte, à cause de l'importance des sens et de la difficulté qui les concerne; car ils tiennent la place de l'âme et de l'esprit, que les créatures sont impuissantes à comprendre. S'il y a quelque chose de vrai dans tout ce qu'on dit, c'est là qu'est la doctrine juste; mais s'il en est autrement, Dieu sait mieux la vérité!

1. Sur ce sens du mot *لَبَّى*, voir *Mafātīḥ al-‘Oloūm*, éd. G. van Vloten, p. 203.

2. *Qor.*, ch. XVI, v. 80; ch. XXXII, v. 8, et LXVII, v. 23.

---

## CHAPITRE IX

### DES TROUBLES ET DES ÉVÉNEMENTS QUI MARQUERONT LE LEVER DE LA DERNIÈRE HEURE, LA FIN DU MONDE ET LA DISPARITION DE L'UNIVERS, ET DE LA NÉCESSITÉ DE LA RÉSURRECTION

Les hommes sont autant en désaccord sur ce chapitre que sur celui de la Création et du commencement du monde. Ceux qui nient que celui-ci ait eu un commencement, nient qu'il doive avoir une fin. Le motif qui conduit à admettre un commencement, c'est que ce commencement a un caractère de contingence; nous avons établi que les événements contingents devaient avoir eu nécessairement un commencement; toutefois, il n'est pas nécessaire qu'ils aient une fin, c'est seulement admissible; mais cette fin devient nécessaire par suite des traditions vraies qui nous en informent, en outre de ceci que tout ce qui prouve la contingence du monde prouve aussi la limitation de son essence et de son étendue, parce que la preuve de sa contingence établit l'interruption de tout ce qui s'est produit en lui jusqu'à aujourd'hui, et ce dont la production est interrompue est limité dans ses parties, car, si on lui adjoignait une chose nouvelle comme une partie de lui, celle-ci dépasserait le nombre de ses parties constitutantes; il serait, par l'existence de cet excédent, plus nombreux que ce qu'il était avant la production de cet être nouveau.

Si le monde était d'essence infinie, et que l'un de nous marchât depuis le milieu de la terre, droit devant lui, pendant mille parasanges, la partie du monde qu'il laisserait derrière lui ne serait pas d'une étendue plus grande que ce

qu'il en resterait devant lui; et s'il en était ainsi, et que Dieu eût produit des corps de la grandeur de mille parassanges, le monde, quand on y ajouterait cette quantité, ne serait pas d'une étendue plus grande qu'avant cette addition; et si c'était admissible, ce serait admissible également pour le nombre des hommes, des bêtes et des arbres, de sorte que si Dieu eréait à ce moment cent mille hommes, bêtes et arbres, cela n'augmenterait pas d'une unité le nombre des hommes, des bêtes et des arbres; ceux qui regardent des montagnes desséchées et des plaines dénudées, sans plantes et sans arbres, puis y jettent un coup d'œil au printemps, lorsqu'elles sont couvertes d'herbes et de fleurs éclatantes, il leur serait loisible de juger que ce qui a été ajouté à ces montagnes et à ces plaines n'est rien du tout.

De même, s'ils considèrent un palmier né d'un noyau et un homme né d'une goutte de sperme, ils seraient autorisés à juger que rien n'a été ajouté au noyau et au sperme, ce qui est d'une absurdité et d'une fausseté évidentes. L'existence de l'augmentation prouve donc celle de la diminution, et l'existence du commencement celle de la fin; la disparition des êtres contingents les uns après les autres prouve la disparition future des événements.

Ceux qui prétendent que Dieu est la cause du monde et que le monde est son effet, disent qu'il n'est pas possible que la cause existe sans effet; sans le Créateur, le monde n'existerait pas; mais on ne peut pas dire : Sans le monde, Dieu n'existerait pas. On objectera ceci : Qu'est-ce qui vous sépare de ceux qui prétendent que le monde est la cause et Dieu l'effet, et que sans le monde, le Créateur n'existerait pas, et qu'il n'est pas possible de dire : Sans le Créateur, le monde n'existerait pas? Car nous savons que leur argumentation est, auprès des penseurs, de mauvais aloi et de peu de valeur; et leur doctrine sur la fin du monde et sur ceci, que Dieu aurait une cause, est contradictoire, car la cause ne peut se séparer de son effet; c'est comme s'ils

disaient : Ce sont deux éternels coexistants, dont l'un est récent ; le moins auquel ils pourraient nécessairement aboutir, c'est la doctrine de la nouveauté de la cause, comme ils ont affirmé celle de l'effet.

S'ils prétendent que l'on ne saurait comprendre la production d'un être *ex nihilo*, parce que l'anneau est fait d'argent, le trône est fait de bois, et autres exemples semblables, [on répondra que] le fait nouveau est une forme et un produit de l'art, qui ne provient pas de l'argent ni du bois en soi, car l'argent et le bois existaient déjà, la forme seule leur manquait et a été produite par l'ouvrier, en réalité, dans le sens qu'il l'a inventée et créée de rien, alors qu'elle n'existe pas. Si l'on admet la production d'un accident *ex nihilo*, pourquoi n'admettrait-on pas la production d'un corps *ex nihilo*, d'autant plus que bien des hommes disent que le corps n'est autre chose qu'un complexe d'accidents réunis ? Le point délicat n'est que dans l'apparition même de la chose, si elle est nouvelle ou non ; si elle n'est pas nouvelle, l'apparition en est impossible, parce que l'apparition est une chose nouvelle ; et si elle est nouvelle, on en a rendu claire la démonstration. Si un corps ne pouvait provenir que d'un corps, un accident que d'un accident, il s'ensuivrait nécessairement qu'il n'existerait ni corps ni accident ; qu'on ne rencontrerait pas dans la datte fraîche une couleur et un goût différents de ceux de la datte verte, ni dans la datte verte quelque chose qui la distingue de la spathie, ni dans celle-ci quelque chose qui la différencie d'avec le palmier, ni dans le palmier une différence avec le noyau. L'existence d'une différence entre les divers états que nous avons mentionnés prouve la production de ces couleurs, de ces goûts, de tous ces excédents qui n'existaient pas dans le noyau, et qu'ils ne proviennent pas du noyau lui-même.

S'ils nient les accidents, il faut donc qu'ils nient également [la différence entre] l'été et l'hiver, la nuit et le jour, et que, pour eux, la nuit, le jour, l'hiver et l'été soient également

éternels [ce qui est évidemment faux]. S'ils objectent qu'ils ne sont pas tenus de l'admettre, parce que le jour n'est que l'apparition du soleil, la nuit son absence, l'hiver la descente du soleil dans certaines constellations du Zodiaque, et de même pour l'été, on leur répondra : Si vous n'admettez pas ce que nous disons au sujet de l'apparition du soleil et de son absence, de son rapprochement et de son éloignement, il vous faut reconnaître nécessairement que celui qui donne un ordre à un homme, ou le lui demande, lui donne cet ordre par son âme ou par l'âme d'un corps quelconque ; de même lorsqu'il le loue de quelque chose ou le blâme, il faut que cela soit sa propre âme, sans cause déterminante ; de sorte qu'il ne cesserait pas de le louer toujours, ou qu'il le louerait et le blâmerait à l'égard d'un corps quelconque ; tout cela prouve la production des accidents, et qu'ils sont différents des corps, qui ne peuvent en être dépourvus. Or, tout être nouveau a forcément un commencement et une fin. Cette question a déjà été traitée au début de cet ouvrage, solidement et avec force.

Quant à leur doctrine touchant l'existence d'une substance éternelle, à jamais dépourvue d'accidents qui sont les formes, les apparences, le mouvement, le repos, etc., c'est un discours faux, car si l'on admettait cela pour les corps dans le passé, il faudrait admettre qu'elle en serait dépourvue également dans l'avenir, et qu'il y aurait en notre présence des corps sans longueur, ni largeur, ni profondeur, ni disposition, ni composition, ni couleur, ni parfum, ni goût, ni mouvement, ni repos : de sorte qu'ils seraient construits, existants et stables, sans accidents. Si c'était admissible, il faudrait admettre qu'il existe parmi nous un homme entièrement libre, à qui il ne serait pas interdit d'être dépourvu de mouvement, de repos, de station droite et assise, de marche, d'action, de volonté, de couleurs, de vie, de mort, etc., ce qui est évidemment faux. Si l'on prétend que tout cela est latent en lui, en puissance, on répondra : Et

l'apparition de ces qualités latentes, est-elle éternelle de la part de cet homme? Si l'on prétend qu'il en est ainsi, il leur faudra admettre que ces qualités latentes sont éternellement évidentes en lui; et si l'on prétend que l'apparition des qualités latentes en lui, telles que celles que nous avons énumérées, a lieu au moyen de la puissance qui est en lui, on demandera ce qu'est cette puissance, comment elle est, où elle gît et d'où elle vient, si elle est en lui, ou non: si l'on dit qu'elle est en lui, il faudrait admettre que les accidents que nous avons énumérés sont tous éternellement apparaissant en lui, car la puissance et l'apparition sont leur cause, et ces accidents sont comme un effet qui a sa cause avec lui. L'évidence n'est-elle pas que le sperme, l'œuf, le noyau produisent un être après l'autre? Si notre adversaire prétend qu'ils ne sont pas en lui, qu'ils se sont produits après lui, et que c'est un créateur qui les a produits, il en avoue [implicite]ment la contingence, et que les substances ne peuvent être privées d'accidents; or, celui qui reconnaît l'existence d'êtres nouveaux, reconnaît celle d'un être qui les crée; là-dessus, adieu!

Celui qui prétend que le monde étant le résultat de la sagesse, de la générosité et de la libéralité du Créateur, il n'est pas possible qu'on lui attribue un acte qui dissoudrait le résultat de sa sagesse et anéantirait sa générosité et sa libéralité, devrait se garder d'attribuer au Créateur la production du contraire d'un être, de la mort après la vie, de la maladie après la santé, de la nuit après le jour, de la faiblesse après la force, de la laideur après la beauté, car tout cela également, d'après eux, démontrerait que Dieu n'est pas sage. Si le même contradicteur ajoute: Rien de tout cela n'est le résultat de la sagesse, qu'au moment où cela existe, et lorsque son contraire n'existe pas encore, on répondra: De même il faudrait nier que le monde existe dans sa forme actuelle, parce que sa valeur existe dans le moment de son existence, à l'exclusion de celui où il disparaîtra.

et se transportera d'une situation à une autre; ou que l'homme ne tisse pas une étoffe et ne la coupe pas ensuite en morceaux pour certain avantage qu'il se propose; ou ne prépare pas une table, n'y accumule pas en bon ordre les diverses variétés de mets, puis les trouble et les détruire en les rompant et en les mangeant. Or, ce n'est point là une chose laide, ni contraire à la sagesse, mais plutôt une belle action qui se rapproche le plus de la sagesse. D'où vient que vous niez que le Créateur détruisse ce monde à un moment qui doit être le mieux choisi par sa sagesse et démontrant le mieux son bel ordonnancement, et qu'il fasse revivre les hommes dans une demeure différente de ce bas monde, pour les y rétribuer suivant leurs actes? Si l'on objecte que les corps sont durables, et que le durable ne peut être détruit que par son contraire qui le dissout, que ce contraire doit être absolument ou un corps ou un accident: s'il est un corps, sa limite sera différente de la limite de cet autre corps; comment pourrait-il être son contraire? et s'il est un accident, il faudrait qu'il réside en lui, et comment pourrait-il résider en lui dans des positions<sup>1</sup> où le corps serait anéanti et détruit? On leur répondra: Comment pouvez-vous admettre que vous vous laissiez amener à croire que la force est supprimée par la disparition des corps, d'autant plus que certains Musulmans ont pour doctrine que la disparition du corps est un accident qui, par conséquent, n'a pas besoin de lieu, et que, dans le cas où cet accident existe, le corps se transforme et s'anéantit; et que d'autres Musulmans disent également que le corps disparaît par l'absence de durée, et que Dieu ne produit pas de durée éternelle; que d'autres aussi disent que la disparition du corps existe déjà dans le corps, de sorte que celui-ci n'a qu'à passer dans son second état? Donc, que signifie votre négation de la disparition des corps?

1. Littéralement: «sous des revêtements». si l'on adopte la leçon du manuscrit.

Mais ils ne nient que la vie des morts et leur situation, ainsi que les traditions relatives au paradis et à l'enfer ; chose dont l'existence n'est pas incompatible avec la durée des corps, le changement de leurs formes extérieures, et la dissolution de leur construction actuelle en faveur d'une autre construction dont font partie le paradis et l'enfer, et d'une demeure différente de la demeure actuelle ; cela bien que nous ayons des avis différents des vôtres sur plusieurs détails. Or, on est parfois témoin de dissolution et de corruption dans les éléments, de telle façon que cela vous fait croire que la corruption se répand dans leur tout et dans leurs parties, comme vous le prétendez de leurs molécules et de leurs parties intégrantes, et que ce soit la nature du monde qui en motive la dissolution après une certaine durée, et le changement de forme en forme, comme l'homme, par exemple, quand il a atteint le terme extrême de sa croissance, telle qu'elle est prévue par la nature, les éléments qui le composent se séparent, toute espèce de matière qui se trouve dans son corps retourne à sa forme primitive<sup>1</sup>, puis ses parties intégrantes se recomposent ensuite d'après un autre type ; il en est de même pour le monde, qui, lorsqu'il a atteint sa plus longue durée, se brise et prend une autre forme dont font partie le paradis et l'enfer : mais bien plus, vous êtes obligés d'admettre plus fort que cela : c'est la disparition totale du monde et l'anéantissement de son essence, puis son retour, son rétablissement et sa formation de lui-même ; c'est la production de sa nature qui exige cela, du moment que le motif qui détermine sa durée n'est pas celui qui exige sa destruction par sa nature.

Si l'on prétend que cette dernière interprétation ne peut pas être proposée valablement par nous à cause de notre doctrine philosophique, parce que nous croyons que les corps sont composés de principes et se résolvent en eux, et que de même ces principes sont composés d'éléments simples

1. Sur le sens de ﻋَلَقَةٌ, cf. *Mafâitih el-Oloûm*, p. 136.

tirés de la matière, nous répondrons : Ce qui est mieux encore, c'est que nous vous avons réfuté par des arguments tirés de votre propre doctrine ; en effet, nous avons démontré que vous aviez tort au sujet de la matière ; or, du moment que vous avez tort, l'opinion qui affirme la contingence des corps est vraie ; on ne nie pas que tout être contingent ne se dissolve et ne se détruise, et ne retourne à l'état de néant et de disparition ; or, s'il disparaît et est anéanti, une nouvelle création le reproduit comme à son commencement, et même plus aisément.

DES ANCIENS QUI ONT CRU A LA FIN DU MONDE

D'après Plutarque, Anaximandre de Milet prétendait que le principe des êtres est l'infini, et que le tout aboutit à lui, se corrompt et revient à celui de qui il provenait. Anaximènes croyait que ce principe est l'air, d'où provient le tout, qui se dissout en lui ; il disait : L'esprit et l'air tiennent le monde ; or, les mots *esprit* et *air* se prennent dans un seul sens, dans le langage conventionnel. Thalès de Milet voyait dans l'eau le principe et la résolution de toute chose. Ces philosophes admettaient la corruption du monde, bien qu'ils lui attribuassent un bien vers lequel il revient. On rapporte qu'Anaxagore croyait que le monde est créateur, et que Dieu forme sa propre essence ; que le monde existe, ou bien par sa nature propre, ce qui est faux, car le monde est sensible, c'est un corps incarné ; ou bien par l'ordonnance et la garde de Dieu, ce qui n'est pas faux. Ces philosophes jugeaient que le monde est corruptible de sa nature même et admettaient que Dieu pouvait empêcher sa corruption ; c'est ce qu'autoriseraient aussi les Musulmans, si ce n'est que la tradition, qui parle différemment, les empêche.

Aristote voyait la corruption dans la chaleur passive qui

est sous la sphère de la lune. On raconte d'un certain nombre de ces philosophes qu'ils croyaient à la production et à la corruption. Tout cela prouve que leur doctrine admettait le commencement des êtres contingents et la possibilité de leur disparition. Ceux d'entre eux qui se servent d'arguments pour démontrer la destruction du monde s'appuient sur ce raisonnement que le monde est composé des quatre éléments, qui doivent forcément se distinguer les uns des autres et se dissoudre, de même que l'homme est un composé provenant de la réunion des quatre éléments, dont la séparation est la cause de sa mort et de sa disparition.

Les dualistes croient à la disparition provenant du mélange des deux êtres (la lumière et les ténèbres) et de la possibilité de leur séparation et de leur éloignement après qu'ils ont été mélangés, de sorte qu'ils redeviennent comme ils étaient auparavant, sans qu'il s'y produise de nouveau mélange.

Les Harraniens admettent la récompense et le châtiment; mais je ne sais pas ce qu'ils pensent de la destruction du monde; je sais seulement qu'ils rattachent leur origine à Agathodémon, à Hermès et à Solon, grand-père maternel de Platon<sup>1</sup>. Quelques-uns d'entre eux croyaient à la destruction du monde et à la résurrection.

Beaucoup de Mazdéens confessent le jugement dernier et la résurrection. Un Mazdeen du Fârs m'a informé que lorsque le royaume d'Ahriman sera arrivé à sa fin et que le pouvoir appartiendra à Hormuzd, la peine, la fatigue, les ténèbres, la mort, la maladie, le dégoût disparaîtront, et toutes les créatures deviendront des êtres spirituels d'une durée éternelle, vivant dans une lumière et un repos durables. Je ne connais pas les doctrines des diverses sectes entre lesquelles ils se divisent, ni les différences de leurs opinions et de leurs paroles. J'ai entendu l'un d'entre eux dire :

1. Voyez dans le *Fihrist*, t. I, p. 318, une phrase analogue à celle-ci.

Lorsque neuf mille ans auront passé sur le monde, les étoiles tomberont, les montagnes seront brisées en miettes, les eaux diminueront, il arrivera telle ou telle chose, d'une description effrayante.

OPINION DES GENS DU LIVRE A CE SUJET

Sachez que leur opinion est la même que celle des Musulmans au sujet de la fin du monde, de sa destruction, de l'existence de la résurrection et du jour de la reddition de compte, de la nécessité de la rétribution par la récompense et le châtiment, sans qu'il y ait de divergence en quelque description que ce soit, provenant du fait de l'interprétation. Les Juifs sont d'accord que le Messie n'est pas encore venu, qu'il viendra sûrement au temps de Gog et de Magog; puis ils ont eu des opinions différentes; une secte d'entre eux a prétendu que le règne du Messie durerait mille ans, et qu'ensuite aurait lieu l'appel de la trompette; d'autres ont dit que son règne durerait mille deux cent quatre-vingtquinze ans.

Un grand nombre de polythéistes de la péninsule Arabique croyait à la résurrection et au jugement dernier, et prétendait que ceux dont les montures seraient sacrifiées sur leur tombe ressusciteraient avec elles. C'est à ce sujet que Djoréiba ben El-Achyam el-Faq'asi<sup>1</sup> a dit :

O Sa'd, si je péris, je te ferai une dernière recommandation; certes, un frère uni par des liens testamentaires est bien plus proche!

Ne laisse pas ton père trébucher de fatigue derrière vous; il serait trainé sur les mains et jeté de côté!

Charge le corps de ton frère sur un chameau sain et qui le protège de toute faute, car il est plus proche,

1. Sur ce poète antéislamique, voyez le *Hamasa*, p. 361.

Et si peut-être tu as laissé une monture, je la chevaucheraï le jour de la résurrection, quand on eriera : En selle !

Omayya ben Abi'ç-Çalt avait lu les livres et suivait les doctrines des Gens du Livre ; c'est lui qui a dit :

La dernière heure a tardé pour les hommes, et tous disent du jugement : Quand sera-ce ?

En ces jours où ceux d'entre eux qui sont chrétiens retrouveront le Messie et ceux qui ont été pour lui tout amour et sacrifice (les saints).

Ceux-ci l'aident, lui qui est leur Dieu, ainsi qu'ils disent ; ils l'envoient comme messager dans les diverses régions du monde mystérieux.

Le même poète dit encore :

Et au jour qui leur a été promis, où ils doivent ressusciter en troupes nombreuses, au jour de la déception mutuelle, alors que les précautions ne serviront de rien,

Ils s'attrouperont autour de celui qui les appelle, ils seront comme des pattes de sauterelles que le vent ensoreille, et qui se disséminent.

Ils se mettent en route par un chemin égal, mesuré<sup>1</sup>, et l'on fera descendre le trône, la balance et les écritures.

Leur compte sera revu par Celui qu'aucun d'entre eux ne saurait nombrer ; c'est un être vénéré en un pareil jour.

Les uns seront joyeux, contents de leur résurrection ; d'autres, qui ont désobéi, auront pour demeure le feu de l'enfer,

Dont les gardiens leur diront : « Qu'avez-vous fait ? Ne vous était-il pas venu un avertissement de votre Seigneur ? »

Ils répondront : « Mais oui ; seulement nous avons obéi à des chefs joyeux, la longueur de la vie et ses plaisirs nous ont séduits. »

On leur dira : Restez dans le châtiment de Dieu ; il n'y a pour vous que les chaînes, les carcans et le feu ardent<sup>2</sup>.

1. شرط. Cette forme manque aux dictionnaires. \*

2. سعف manque également ; je suppose qu'elle équivaut à سوار.

Ce sera là leur vie, ils ne cesseront pas d'y rester durant leur long séjour, qu'ils y soient en bon état ou qu'ils soient dans l'angoisse.

DE CE QUE L'ON A DIT AU SUJET DE LA DURÉE DU MONDE,  
DU TEMPS QU'IL A DÉJA PARCOURU ET DE CELUI QUI LUI  
RESTE A PARCOURIR.

Ceux qui nient que le monde ait un commencement et une fin nient également que l'on puisse nombrer le temps écoulé et qu'il y ait une limite au temps à venir. Ils prétendent que le second mouvement n'est que le premier répété. Nous avons suffisamment démontré le néant de cette doctrine.

Les traditions rapportent que Dieu a établi le monde en sept jours, qui sont des jours de l'autre monde, contenant chacun mille ans; d'autres disent huit jours, six jours, cinquante jours, et même cent cinquante mille ans. Telles sont les traditions admises par les Musulmans.

Quant aux diverses opinions émises par les habitants de la terre au sujet du grand ou du petit nombre des années du monde, et de la quantité des néoménies<sup>1</sup> et des conjonctions de Saturne et de Jupiter<sup>2</sup>, il serait trop long de les mentionner toutes. Dans le *Livre des Conjonctions*, Ibn 'Abd-Allah El-Qasri a mentionné les doctrines de cinq sectes différentes. La première est celle des habitants du Sind et de l'Inde<sup>3</sup>; ceux-ci prétendent qu'ils sont la base de

1. Voir, sur ce sens du mot اجتماع, le *Mafâtih el-'Oloûm*, p. 232.

2. Quand le mot قرآن est employé absolument, dit le même ouvrage, *ibid.*, c'est dans ce sens.

3. Le texte primitif portait certainement ici « أصحاب السندهن » « les partisans du Sindhind »; ce dernier mot, n'ayant plus été compris, a été défiguré par les copistes postérieurs. On sait que les Arabes entendent par Sindhind « le livre qui renferme la somme de la connaissance des

toutes les sectes, et que le nombre des années qu'ils attribuent au monde et aux révolutions sidérales est de quatre milliards et trois cent vingt millions d'années, en chiffres : 4,320,000,000<sup>1</sup>. La seconde secte est celle des partisans de l'Ardjabhaz<sup>2</sup> qui estiment à quatre cent trente-deux mille ans les années écoulées du monde ; les années de ces sectaires ne sont qu'une portion d'entre les dix mille portions du Sind et de l'Inde. [La troisième secte est celle des partisans de l'Arkend<sup>3</sup>.] La quatrième est celle des Chinois, qui calculent la durée du monde à cent soixantequinze *ribwa* (somme de dix mille), un tiers et un vingtième, chaque *ribwa* étant de dix mille ans; le total des années

Indiens sur l'astronomie et l'arithmétique » (*Mas'oudi, le Livre de l'Acertissement*, trad. Carra de Vaux, p. 293). C'est le sanscrit *Sidhanta*.

1. Cf. *Mas'oudi, id. op.*, p. 294; *Al-Birouni, India*, trad. Sachau, t. I, p. 368, et t. II, p. 18. Ce nombre est donné dans le texte en chiffres dévanagaris aisément reconnaissables, quoique légèrement défigurés par les copistes : ४३२०००००००००. Ce ne sont point des chiffres *ghobâr*, parce que ceux-ci représentent un état du développement de la numération où le zéro, destiné à représenter les cases vides de l'*abacus*, n'était pas encore inventé et était remplacé par des points placés au-dessus des chiffres. Le système indien paraît avoir été adopté par les Arabes au VIII<sup>e</sup> siècle. Cf. Th.-Henri Martin, *Histoire de l'Arithmétique* (extraite de la *Revue archéologique*), 1857, p. 50; *Les Signes numéraux et l'Arithmétique* (extrait des *Annali di matematica pura ed applicata*, t. V), Rome, 1834, p. 19; Vincent, *Sur l'origine de nos chiffres*, dans les *Notices et Extraits*, t. XVI, 2<sup>e</sup> partie, p. 150; Montucla, *Histoire des Mathématiques*, t. I<sup>r</sup>, p. 375 et suivantes; Reinaud, *Mémoire sur l'Inde*, p. 298-301. Sur les chiffres *ghobâr*, voir Silvestre de Sacy, *Grammaire arabe*, 2<sup>e</sup> éd., t. I, p. 91, et la planche VIII; Pihan, *Exposé des signes de numération*, Paris, 1860, p. 208; F. Woepcke, *Propagation des chiffres indiens*, Paris, 1863, p. 149 et p. 183.

2. Les Arabes prennent ce nom pour celui d'un extrait du *Sindhind* (*Mas'oudi, Livre de l'Acertissement*, p. 293; *Prairies d'Or*, t. I, p. 150; *Al-Birouni, Chronology*, p. 29); mais on sait qu'il faut y voir une déformation de celui du mathématicien indien Aryabhatta, qui, à la fin du V<sup>e</sup> siècle de notre ère, a commenté le *Sourya-siddhanta*. Cf. Th.-Henri Martin, *Histoire de l'Arithmétique*, p. 51.

3. Restitué par conjecture, l'Arkend étant nommé après l'Ardjabhaz par *Mas'oudi* dans les passages cités plus haut.

du cycle est d'un million sept cent trente [cinquante-trois] mille huit cent trente-trois ans et quatre mois. La cinquième est celle des Perses, des Babyloniens et de beaucoup d'Indiens et de Chinois qui les suivent; les années du monde, pour eux, sont de trois cent soixante mille ans, nombre d'années correspondant au nombre de degrés de la sphère céleste; si vous divisez ce nombre par dix, le quotient est de trente-six mille ans, nombre d'années nécessaires aux étoiles fixes pour parcourir la totalité de cette sphère, car les étoiles mettent trois mille ans à traverser chaque constellation du Zodiaque.

Le même auteur ajoute: Le Déluge arriva à la moitié de la [première] année du monde, dans la première minute [du premier degré] de la constellation du Bélier. Les savants en ont eu connaissance et ont fait de cette année le point de départ, observé par eux, de leur comput, et l'ont appelée « les années millénaires », celles qui changent le temps, les siècles, les religions, les peuples, les grands événements dans le monde, tels que destruction, prospérité, décadence des empêtres, au dire de Platon et d'Aristote, et de leurs prédécesseurs grecs. On dit que l'impression produite par ces événements ne cessa pas, *ab antiquo*, depuis le moment où Dieu créa les jours du monde jusqu'à notre époque. On dit aussi qu'il existait, avant Adam, de nombreux peuples, des créations, des monuments, des habitations, des civilisations, des religions, des empires, des propriétés, enfin des créatures entièrement différentes de ce que nous voyons, en tant que nature, mœurs, manière d'acquérir et de vivre, relations; dans certains endroits, les parties bâties étaient contiguës les unes aux autres pendant des milliers de parasanges, sans interruption; les mets étaient merveilleux, les langues étranges; la taille des hommes était d'une extraordinaire grandeur, ou d'une petitesse exagérée, et bien d'autres choses qu'on ignore; que les déluges, les secousses, les tremblements de terre, les agitations souterraines, les volcans et les vents violents

les ont détruits. Ensuite Dieu crée Adam, de qui proviennent les habitants de ce monde dans lequel nous sommes et dont nous faisons partie, après ces peuples et ces générations dont on ne sait pas le nombre et que Dieu seul a pu compter; il lui enseigna les sciences relativement aux objets qui se trouvent dans le monde supérieur et dans l'inférieur, ainsi que le dit le Qor'an : « Et il enseigna à Adam tous les noms, » c'est-à-dire les noms des planètes qui font impression sur le monde, selon la composition que Dieu leur a donnée; il lui apprit les infortunes et les calamités qui assailliraient ses descendants : il les mit en garde, leur montra les localités [à l'abri du] danger où ils purent se retirer et échapper aux calamités provenant des éléments, du feu, de l'eau et des autres causes de perdition. Le même auteur ajoute : Hermès Trismégiste, qui est Énoch ou Idris le prophète, vivait très longtemps avant Adam ; il descendit dans la Haute-Égypte supérieure et le reste du pays jusqu'à Alexandrie pour que les créatures s'y réfugiaissent contre le danger d'être noyées; mais le déluge et les volcans les détruisirent, ainsi que les plantes et les animaux, plus d'une fois. Voilà ce que j'ai trouvé dans le livre de cet auteur, mais les livres révélés par Dieu et les traditions des prophètes sont plus vraies et plus dignes de confiance que tout ce que l'on raconte; et si les traditions des Musulmans et des Gens du Livre les confirment, nous les admettons; mais sinon non, car alors cela rentre dans la limite de ce qui est admissible et possible.

Le même auteur ajoute : Souvent les conjonctions des planètes ont agi pour détruire la civilisation et réparer les destructions; elles ont fait des mers, des déserts, et *vice versa*; souvent les canaux souterrains, les puits, les sources, les rivières ont baissé de niveau et les terrains sont devenus un désert vide; d'autres fois des sources et des eaux ont apparu dans le désert, et ces mêmes contrées sont devenues habitées et peuplées. Il ne faudrait pas juger que ce qui

ne se voit pas dans la durée d'une vie, de deux ou de trois vies d'homme, est vain ; c'est ainsi que l'on voit, dans les déserts qui séparent la Syrie du territoire des Grecs, des monuments laissés par le peuple d'Ad et des constructions en ruines, où manquent absolument les plantes, les animaux et l'eau. Il faut encore citer ce que nous voyons dans notre propre pays, avant d'arriver au désert du Sidjistān, et les ruines de constructions, de villes, de bourgades, de boutiques et de villages où se tenaient les marchés. Il dit encore : Un certain Mazlēen lut devant moi que ces déserts étaient autrefois prospères, et que l'eau provenant du Sidjistān y coulait ; qu'Afrāsiyāb le Turc fit combler ces sources et y fit jeter de la terre, de sorte que l'eau cessa de couler par ces sources et se rendit dans le Zerreḥ, qui devint un lac, tandis que le désert devenait aride. Ibn-el-Moqaffa' mentionne ce fait que le désert du Hidjāz était, dans les temps anciens, entièrement recouvert de villages, de bourgades, d'habitations, de sources d'eau courante et de ruisseaux qui se suivaient sans interruption ; puis il devint une mer débordante, qui portait des navires ; enfin un désert aride ; on ne sait pas comment se sont produits ces différents événements, ni combien il y en a eu ; Dieu seul le sait !

DU TEMPS ÉCOULÉ DEPUIS ADAM JUSQU'A NOS JOURS, D'APRÈS  
LES RENSEIGNEMENTS TROUVÉS DANS LES LIVRES DES  
AUTEURS DE LÉGENDES

On nous rapporte que Wahb ben Monabbih a dit : « Dieu a créé les cieux en six jours, dont il a institué la durée de chacun équivalente à mille ans ; déjà six mille six cents ans se sont écoulés (depuis lors) ; je connais les rois et les prophètes qu'il y a eu dans chaque époque.

‘Abd-allah ben Moslim ben Qotéiba rapporte, dans le

*Livre des Connaissances*<sup>1</sup>, qu'Adam vécut mille ans; qu'il s'écoula, entre sa mort et le Déluge, mille deux cent quarante-deux ans; entre le Déluge et la mort de Noé, trois cent cinquante ans; entre Noé et Abraham, deux mille deux cent quarante ans; entre Abraham et Moïse, neuf cents ans; entre Moïse et David, cinq cents ans; entre David et Jésus, mille deux cents ans; entre Jésus et Molâammed, six cent vingt ans; de sorte qu'il s'écoula, depuis le temps d'Adam jusqu'à Molâammed, sept mille huit cents ans.

Dans l'*Histoire* d'Ibn-Khordâdhbeh<sup>2</sup>, l'auteur dit qu'il s'est écoulé, depuis la chute d'Adam jusqu'au Déluge, deux mille deux cent cinquante-six ans; du Déluge à la naissance d'Abraham, [..... plus]<sup>3</sup> trente-deux ans déjà passés de la vie de Moïse lors de la sortie des Israélites d'Égypte, cinq cent cinquante ans; depuis la sortie d'Égypte jusqu'à l'an 4 du règne de Salomon, où ce roi commença la construction du Temple de Jérusalem, six cent trente-six ans; depuis la construction du Temple jusqu'au règne d'Alexandre, sept cent dix-sept ans; depuis le règne d'Alexandre jusqu'à la naissance du Messie, trois cent soixante-sept ans; depuis cette naissance jusqu'à la fuite du Prophète, cinq cent soixante-quatre ans; et depuis l'hégire jusqu'à aujourd'hui, trois cent cinquante-cinq ans; total : sept mille quatre cent quinze ans.

J'ai rencontré, dans le *Livre des Légendes de Zarendj*<sup>4</sup>, le passage suivant: Il s'est écoulé, entre Adam et le Déluge,

1. Le texte du *Kitâb el-Mâ'ârif* d'Ibn-Qotîiba a été publié par Ferdinand Wüstenfeld à Goettingue en 1850, sous le titre de *Ibn Cotîiba's Handbuch der Geschichte*.

2. Sur cet ouvrage, aujourd'hui perdu, voir les remarques de Mas'oudî, *Prairies d'Or*, t. I<sup>e</sup>, p. 13, et de M. Barbier de Meynard, *le Livre des routes et des provinces*, dans le *Journal Asiatique*, 1865 (VI<sup>e</sup> sér., t. V), p. 16.

3. Tout un passage a été omis par le copiste.

4. Zarendj était au moyen âge la capitale du Sidjistân. Cf. Barbier de Meynard, *Dictionnaire de la Perse*, p. 284.

deux mille cinquante-six ans; entre Noé et Abraham, neuf cent quarante-trois ans; entre Abraham et Moïse, cinq cent soixante-seize ans; entre Moïse et Salomon, six cent quatre-vingt-un ans; entre Salomon et Châ... Fâris et Sind<sup>1</sup>, deux cent soixante ans; entre Sidh et Jésus et Mohammed, cinq cent quatre-vingt-dix-huit ans; et depuis la naissance du Prophète jusqu'à aujourd'hui, quatre cent soixante-cinq ans; la vie d'Adam ayant duré mille ans, le total est sept mille neuf cent quatre-vingt-dix ans.

Dans la tradition de Mohammed ben Ishaq rapportée par Younous ben Békir<sup>2</sup>, il est dit qu'il s'est écoulé entre Adam et Noé mille deux cents ans; entre Noé et Abraham, mille cent quarante-deux ans; entre Abraham et Moïse, cinq cent soixante-cinq ans; entre Moïse et David, cinq cent soixante-neuf ans; entre David et Jésus, mille trois cent cinquante ans; entre Jésus et Mohammed, six cents ans; total, cinq mille quatre cent vingt-six ans, moins la durée de la vie d'Adam et la période historique du Prophète.

J'ai vu dans les livres de certains astronomes les dates attribuées aux prophètes jusqu'au début de l'année 350 de l'hégire:

|                                                        |                   |
|--------------------------------------------------------|-------------------|
| Adam :                                                 | An 6760.          |
| Naissance de Noé :                                     | 5370.             |
| Déluge de Noé :                                        | 4364 et 23 jours. |
| Abraham :                                              | 3446.             |
| Moïse :                                                | 2994.             |
| Dhou'l-Qarnéïn :                                       | 1273.             |
| Nabuchodonosor :                                       | 1660.             |
| Ptolémée, auteur de l'Almageste :                      | 1285.             |
| Jésus :                                                | 1968.             |
| Yezdegird, fils de Chahryâr,<br>dernier roi de Perse : | 6330.             |
| Année de l'Éléphant :                                  | 408.              |

1. Ces noms sont corrompus et n'ont pu être restitués.

2. Mort en 199 hég. Yâqoût, t. II, p. 389.

C'est dans cette première année, ajoute l'auteur, que parut le commencement de la croissance<sup>1</sup> et que les étoiles sortirent; de la première minute de la constellation du Bélier jusqu'au premier jour de l'année présente, il s'est écoulé deux milliards trois cent quarante-neuf millions vingt-un mille neuf cent cinquante ans et trois cent cinquante-neuf jours et onze minutes, plus des secondes en nombre indéterminé. Mais Dieu sait mieux la vérité et d'une façon plus sûre; il n'y a même que lui qui la sait.

Hammâm<sup>2</sup>, d'après Qatâda, suivant 'Ikrima qui était l'autorité d'Ibn-'Abbâs, rapporte que celui-ci a dit: « Il s'est écoulé dix siècles entre Adam et Noé, pendant lesquels les hommes suivaient la loi de la vérité, » et il psalmodia ce passage du Qorân: « Les hommes ne formaient qu'un seul peuple<sup>3</sup>, » etc.

El-Wâqidi<sup>4</sup> rapporte qu'il y a eu dix siècles entre Adam et Noé, chaque siècle étant de cent ans; entre Noé et Abraham, dix autres siècles, et entre Abraham et Moïse, vingt siècles.

Wahb (ben Monabbih) a dit qu'il y a eu entre Adam et Noé dix générations, et entre Abraham et Mohammed, trente générations.

Telles sont les traditions des Musulmans et des Gens du Livre; quant aux Perses et aux Mazdéens, les traditions qu'ils rapportent sont divergentes. On trouve, dans les livres de l'un d'eux, qu'à partir de la fin de l'Empire des Sassanides, en remontant, on compte quatre mille quarante-quatre ans, dix mois et cinq jours. D'autres établissent ce compte en

1. Corriger en حَمَّامٌ ؟

2. L'un des nombreux frères de Wahb ben Monabbih, était comme lui originaire de Çanâ dans le Yémen; il mourut en 131 ou 132 hég. (748-750). Cf. Nawawi, p. 609.

3. *Qor.*, ch. II, v. 209.

4. Cf. t. I<sup>e</sup>, p. 160, note 1. et F. Wustenfeld, *die Geschichtsschreiber der Araber*, p. 11 et suivantes.

partant de Hôchêng, après le Déluge, tandis que d'autres partent de Gayomarth et prétendent que celui-ci existait avant Adam, qui aurait germé de son sang ; certains font de lui un fils d'Adam. On raconte, d'après certain de leurs savants, qu'il a lu, dans un sermon de Zoroastre, la mention des rois qui ont possédé la terre avant Hôchêng, parmi lesquels Ratti, qui posséda à la fois la direction des hommes et leurs biens, et Ratti, et Afrahân<sup>1</sup>. Dieu sait mieux et plus sûrement la vérité ! Nous ne possédons, ni dans le Livre de Dieu qui est entre nos mains, ni dans les traditions authentiques de notre Prophète, rien qui nous oblige à admettre décidément ce qui précède et nous réduise à la certitude à son endroit. Ce ne sont que des traditions, que l'on admet telles qu'elles nous sont parvenues, et en en prenant ce qui paraît possible, et voilà tout.

DU TEMPS QUE LE MONDE DOIT ENCORE DURER, AINSI QUE  
LE PEUPLE DE MOHAMMED, D'APRÈS LES LÉGENDAIRES

Abd-el-Moun'im ben Idris<sup>2</sup> rapporte, d'après Ibn-'Abbâs, que le Prophète a dit : « La vie de ce peuple ne durera pas plus que celle des Israélites, trois cents ans, » c'est-à-dire, ajoute 'Abd-el-Moun'im, avant que les discordes et les calamités les atteignent. Mais 'Abd-el-Moun'im n'est pas un auteur digne de confiance ; et en outre des doutes qui s'appliquent aux traditions qu'il a rapportées, il n'était pas contemporain d'Ibn-'Abbâs ; et si la tradition est réellement d'Ibn-'Abbâs, il semblerait que la mention des trois cents ans y est surajoutée et n'appartient pas au fond de la tra-

1. Comparez Afrâwâk, nom du père de Hôchêng, dans Al-Bîrûni, *Chronology*, p. 111; Fr. Spiegel, *Iranische Alterthumshunde*, t. I, p. 515.

2. Son grand-père Sinân était fils de la fille de Wahb ben Monabbih (*Fihrist*, t. I, p. 94); il mourut en 228 hég. (842-43), plus que centenaire; il était devenu aveugle sur la fin de sa vie.

dition, car la science a établi que la vie du peuple d'Israël a dépassé de plusieurs multiples le chiffre de trois cents ans.

On rapporte aussi que le Prophète a dit : « Mon peuple durera la moitié d'un jour, d'une durée de cinq cents ans. » Cette tradition, au point de vue de l'inauthenticité et du doute, n'est pas inférieure à la première.

Abou-Dja'far er-Râzî<sup>1</sup> rapporte, d'après son père, d'après er-Rabi<sup>2</sup> ben Anas<sup>3</sup>, que celui-ci a dit, au sujet des lettres ALM<sup>4</sup>, ALMR<sup>5</sup>, ALMÇ<sup>6</sup>, et autres, que l'on trouve au début de certaines sourates du Qor'an : « Il n'y a point parmi elles de lettre qui n'indique la durée d'un peuple. » Une tradition rapportée par El-Kelbî dit que Hoyayy ben Akhṭab<sup>7</sup>, lorsque le Prophète lui récita les lettres ALM, s'exprima ainsi : « Si tu dis la vérité, je sais maintenant quelle est la part réservée à ton peuple et le nombre d'années qu'il durera; c'est soixante-onze ans, d'après l'addition de la valeur numérique des lettres<sup>8</sup>. » Le Prophète lui récita alors: ALMR, ALMÇ, ALR<sup>9</sup>, et d'autres lettres. Quelqu'un dit alors : « Qui te fait connaître si peut-être ce n'est pas le nombre total de ces lettres qu'il faut compter? » C'est alors que fut révélé le verset: « Dieu seul en connaît l'explication<sup>10</sup>, » c'est-à-dire, ajoute El-Kelbî, le terme extrême imparti à ce peuple. Si la tradition est authentique, il est vain de vouloir appliquer une limite à ce terme.

1. Commentateur du Qor'an, mort en 160 (776-77). Cf. Sprenger.  
*op. laud.*, t. III, p cxvii.

2. Mort en 110 (757-58).

3. En tête des ch. II, III, XXIX, XXX, XXXI, XXXII.

4. En tête du ch. XIII.

5. En tête du ch. VII.

6. D'origine juive, fut père de Çafîyya surnommée la *mère des croyants* (voir ci-dessus, p. 84). Son nom est mal orthographié dans Nawawî, p. 223.

7. ( = 1 + J = 30 + r = 40) = 71.

8. En tête des ch. X, XI, XII, XIV, XV.

9. *Qor.*, ch. III, v. 5.

Abou-Naqr el-Harachi, à Fardjouṭ, bourgade de la Haute-Égypte<sup>1</sup>, qui lisait les livres des anciens temps, m'a rapporté qu'il est écrit, dans le livre de Daniel : « La durée du peuple de Molhammed sera de mille ans; il finira par le sabre. »

L'un d'entre eux (des Musulmans) m'a dit : « J'ai trouvé dans un livre que si le peuple de Molhammed était vertueux, il durerait mille ans, et cinq cents ans seulement s'il est pervers. »

On est d'accord que ce peuple sera le dernier de tous, et qu'il doit avoir une fin, comme en ont eu une ceux qui l'ont précédé. Une tradition authentique du Prophète rapporte cette parole : « J'ai été envoyé aux hommes, alors que la dernière heure était aussi proche que la distance entre ces deux points, » et il montra son index et son médius. Dieu a dit : « Qui te fait savoir ? Peut-être la dernière heure est-elle proche<sup>2</sup>, » et ailleurs : « Elle vous surprendra à l'improviste<sup>3</sup>, » et encore : « Il n'y a que lui qui les connaisse (les clefs du mystère)<sup>4</sup>, » de sorte qu'il la dissimule et la rapproche, et s'en réserve exclusivement la connaissance, en dehors de la science de l'homme. Lorsque le Prophète interrogea Gabriel, celui-ci répondit : « Celui qui est interrogé n'est point plus savant que celui qui interroge.— C'est vrai, » dit le Prophète; de sorte qu'il nous informe que ni l'un ni l'autre n'en savait rien, et Gabriel lui donna raison en cela. Ceux qui prétendent savoir combien de temps s'est écoulé pour ce peuple et combien il en reste encore à couler, déclarent explicitement savoir ce que Dieu a interdit aux hommes de connaître, à moins que, grand Dieu ! ils n'adoptent comme doctrine une durée de sept mille ans commençant à la chute d'Adam, et dont la terminaison est le début d'une [autre] période de

1. Cf. t. I<sup>e</sup>, p. XIV, note 3. — L'éthnique Harachi se rattache, dit Soyoūti (*Lobb el-Lobéib*, éd. Veth, p. 78), à la tribu des Banou 'l-Harith.

2. *Qor.*, ch. XLII, v. 16.

3. *Qor.*, ch. VII. v. 186.

4. *Qor.*, ch. VI, v. 59.

sept mille ans, puis Dieu seul sait ce qui se passera ensuite. Cette doctrine est possible, puisque personne ne sait ce qui a existé avant Adam ni ce qui existera après la disparition de ce monde, si ce n'est Dieu (qu'il soit béni et exalté!).

Une tradition rapportée d'après 'Abdallah ben 'Omar dit : « Le peuple musulman jouira de la vie pendant trois cent trente ans trente mois et trente jours; puis il disparaîtra. »

TRADITIONS RELATIVES AUX CONDITIONS ET AUX SIGNES  
QUI FONT RECONNAITRE LA DERNIÈRE HEURE

Mohammed ben el-Hoséïn, d'après 'Omar ben Moûsâ el-'Arrâr, d'après Hammâd ben Zéïd<sup>1</sup>, d'après 'Ali ben Zéïd<sup>2</sup>, d'après Abou-Nâqr, d'après Abou Sa'id el-Khodri<sup>3</sup>, rapporte ceci : Le prophète de Dieu présida un jour devant nous à la prière de l'après-midi, puis il se leva pour prêcher, et nous parla de tout ce qui devait arriver jusqu'au jour du jugement dernier, sans en rien omettre ; les uns retinrent ses paroles, les autres les oublièrent ; c'est un long *hadîth*, où il est dit à la fin : « Ensuite nous nous tournâmes vers le soleil, pour voir s'il était près de se coucher. Le Prophète nous dit : Le monde ne durera pas plus longtemps qu'il ne reste de ce jour-ci (qui est déjà presque terminé). »

D'après El-Hasan, on nous rapporte que le Prophète a dit : Vous et moi, nous ne sonnons autre chose que ce peuple qui craignait l'ennemi et envoya une vedette de leur parti; à peine celle-ci les eut-elle quittés, qu'elle tomba sur les toupets des chevaux de l'ennemi; elle craignit (si elle recu-

1. Traditionniste de Baqra, mort en 179 hég. (795-96). Cf. Nawawî, p. 217.

2. Ben Djod'ân, Mecquois établi à Baqra, fut élève d'Anas ben Mâlik. Cf. Nawawî, p. 434.

3. Compagnon du Prophète, ainsi que son père Mâlik, qui fut tué à la bataille d'Oljod. Il mourut à Médine en 64 hég. (683-684) ou 74 (693-694). Cf. Nawawî, p. 724; Sprenger, t. III, p. lxii.

lait) que celui-ci ne la devançât auprès de ses compagnons; en conséquence, cet homme agita son vêtement, et s'écria : O matin! c'est l'heure du jugement dernier qui a failli m'en-  
voyer vers vous!

Sachez qu'il n'entre pas dans le plan de ce livre d'établir les autorités sur lesquelles reposent les traditions, ni de rechercher les légendes authentiques, parce que le vulgaire n'a pas besoin de textes, quand elles sont manifestes. Dieu a dit : « Craignez le Seigneur; que chaque âme songe à ce qu'elle fera demain ». »

A ce chapitre appartient encore le *hadith* rapporté par Abou 't-Tofail, d'après Abou-Soréima, d'après Hodhaïfa ben Oséid, qui a dit : « Le Prophète nous regarda d'en haut un jour où nous nous rappelions les uns aux autres l'heure du jugement dernier; il nous dit : Seulement sachez qu'elle ne viendra pas avant que se soient manifestés dix signes; et il énuméra : la fumée, l'Antéchrist, Gog, Magog, la descente de Jésus, le lever du soleil à l'Occident, les trois bouleversements simultanés<sup>2</sup>, l'un à l'Orient, l'autre à l'Occident, le troisième dans la péninsule Arabique; et enfin le feu sortant des profondeurs d'Aden et poussant les hommes au lieu de réunion. L'on dira : Si le feu vient au matin, vous viendrez au matin; s'il vient le soir, vous en ferez autant; vous irez le soir et le matin, et le feu prendra tout ce qui tombera. »

De la même catégorie est le *hadith* de Saïd ben el-Mosayyib<sup>3</sup>, qui rapporte les paroles d'Ali ben Abi-Tâlib : « Le Prophète a dit : Lorsque mon peuple se sera acquis quinze qualités, alors le malheur s'appesantira sur lui; c'est lorsqu'il s'appropriera le butin publiquement, les

1. *Qor.*, ch. LIX, v. 18.

2. Sur ce sens du mot *khaf*, voyez Qazwînî, *'Adja'ib al-Makhloûqât*, p. 149; S. Munk, *Le guide des Egarés*, t. I, p. 369, note 1.

3. Traditionnaliste, mort en 94 hég. (712-713). Cf. Sprenger, t. III, p. LIII et ci.

dépôts comme une proie, la dîme aumônière comme une dette, l'instruction sur des matières autres que la religion, lorsque l'homme obéira à sa femme et désobéira à sa mère, lorsqu'il rapprochera de lui son ami et éloignera son père, et qu'on parlera à voix haute dans les mosquées; que le chef de la tribu sera le moins considéré d'entre eux, que l'homme sera honoré par crainte du mal qu'il pourrait faire, que paraîtront les chanteuses et les instruments de musique, qu'on boira du vin, qu'on se vêtira de soie, que le dernier de ce peuple maudira le premier. Attendez-vous alors à un vent de couleur rouge, à un bouleversement, à des métamorphoses, à des jets de pierres. »

Dans le *hadith* d'Ibn-'Omar, d'après son père [le khalife] 'Omar, il est dit que Gabriel, quand il vint trouver le Prophète, celui-ci l'interrogea au sujet de l'avenir de la religion, et il lui dit : « Quand viendra l'heure du jugement ? — Celui qui est interrogé, répondit l'archange, n'en sait pas plus long sur cette question que celui qui l'interroge. — Mais, répliqua le Prophète, quels en seront les indices ? — C'est quand l'esclave enfantera sa maîtresse, quand tu verras ceux qui vont pieds nus, sans vêtements, pauvres, et qu'on élèvera de trop grandes constructions. — C'est vrai, dit le Prophète. »

Dans celui d'Abou-Chadjara el-Haṣramī, qui le tenait d' 'Omar, il est rapporté que le Prophète dit : « Dieu souleva devant moi le monde, et je me mis à regarder ce qu'il y avait et ce qui s'y passera jusqu'au jour de la résurrection, de la même façon que je regarde dans le creux de ma main. » C'est là une faveur que Dieu a réservée à son Prophète, comme il en avait déjà gratifié les prophètes qui l'ont précédé<sup>1</sup>.

Du même genre sont encore les traditions relatives à la révolte du Hachémite, du Sofyanide, du Qal'itânide, des Turcs,

1. Le texte me paraît inintelligible, je lis حَلَّيْتَ مِنْ أَنْهَا حَلَّاهَا.

des Abyssins, de l'Antéchrist, de Gog et Magog, à la sortie de la Bête, à la fumée, et aux appels de la trompette. Quant à ce qu'on raconte en outre relativement à l'autre vie, il ne faut pas que le cœur de l'homme soit oppressé au sujet des traditions de ce genre qu'on lui soumet ou qu'on lui rapporte, car tout cela n'est que possible et admissible. Du moment qu'il est admis que l'homme pense quelque chose et que sa pensée se confirme, qu'il soit convaincu et que sa conviction soit juste, qu'il parle de quelque chose, laquelle se trouve conforme à sa parole, qu'il juge d'après une suppuration, et que son jugement soit juste ; ou qu'il se forme une opinion, et que cette opinion se trouve exacte ; qu'il s'imagine quelque chose, ou la voie en songe, ou qu'il soit aidé par la force de l'esprit, et qu'il en trouve la confirmation dans les récits qu'il entend ; du moment, dis-je, qu'il en est ainsi, il n'est pas admissible qu'il rencontre dans les traditions qui lui viennent d'une révélation surnaturelle et de la prophétie, quelque situation qui fasse perdre à la prophétie le degré éminent que nous lui avons accordé ; car il peut exister une erreur manifeste, dépassant les bornes, évidente, dans tout ce que nous avons mentionné, excepté la prophétie seule, devant qui, ni derrière qui est vain ne peut se présenter ; grand Dieu ! à moins que ceux qui se cachent sous le voile de l'islamisme ne dissimulent, sous les traditions, des idées réprouvées et honteuses dont la limite est enseignée dans le *hadith* et que corrigent les preuves contenues dans le Qor'an. Dieu soit notre aide !

Ce qui est le plus nécessaire pour conduire l'âme à professer la croyance à ces traditions et à y renfermer les aspirations du cœur, c'est la connaissance de la nécessité de la prophétie, la sincérité des prophètes, la possibilité d'exister, pour ce qui paraît inaccessible à la raison, démontrée par les preuves qui établissent la contingence du monde et sa création sans prototype antérieur; celui qui est assuré de ce que

nous avons énuméré, son cœur n'a plus à former des hypothèses sur ce qui se présente à lui après cela.

DES TROUBLES ET DES ÉVÉNEMENTS QUI MARQUERONT LA  
FIN DES TEMPS

Une tradition rapportée par Ez-Zohri, d'après Abou-Idrîs el-Khaulâni<sup>1</sup>, d'après Hodhaïfa ben el-Yémân<sup>2</sup>, nous informe que celui-ci a dit : « Je suis, de tous les hommes, celui qui connaît le mieux chaque calamité qui se produira jusqu'au jour de la résurrection ; ce n'est pas que le Prophète m'ait confié en cela un secret dont il n'aurait entretenu personne autre ; au contraire, il a parlé, à toute une assemblée dont je faisais partie, de ces calamités dont les unes sont petites et les autres grandes. Mais tous sont morts, sauf moi. »

Dans la tradition rapportée par Ibn-‘Oyaïna<sup>3</sup>, d'après Ez-Zohri, d'après ‘Orwa<sup>4</sup>, d'après Korz ben ‘Alqama<sup>5</sup>, il est dit que le Prophète mentionna plusieurs calamités. Un homme s'écria : « Pas du tout ; certes, s'il plaît à Dieu (elles n'auront pas lieu). » Le Prophète répliqua : « Par l'ange Gabriel, qui tient dans sa main l'âme de Mohammed, il n'y manquera pas de serpents noirs vivants ; vous vous y frapperez réciproquement vos nuques. » Zohri ajoute : Le serpent noir, lorsqu'il pique, produit un cliquetis, puis lève la tête et enfin se dresse debout.

1. Mort en 80 hég. (699-700). Cf. Sprenger, t. I, p. 50; Ibn-el-Athîr, t. IV, p. 367.

2. Compagnon du Prophète, fut présent à la bataille de Néhâwênd, où il releva le drapeau musulman après la mort du général No'mân ben ‘Amr ben Moqârin, prit Hamadân, Râï et Dinawar, et fut choisi par ‘Omar comme gouverneur de la ville de Ctésiphon (El-Médâ'in), où il mourut en 36 hég. (656-657). Cf. Bélâdhori, p. 302 *ad imum*; Nawawî, p. 199.

3. Sofyân, mort en 198 hég. (813-814). Ibn-Qotâiba, p. 254; Nawawî, p. 289.

4. T. I<sup>er</sup>, p. 137.

5. Bélâdhori, p. 55.

Hodhaïfa a dit : Les hommes interrogeaient le Prophète de Dieu au sujet du bien, et moi je l'interrogeais au sujet du mal, par crainte qu'il ne m'atteignit. Je lui dis : « O Prophète de Dieu, nous étions plongés dans l'ignorance et le mal, et voici que Dieu nous a fait don de ce bien (la nouvelle religion). Ce mal sera-t-il suivi de maux ? — Oui, répondit Mohammed ; il y aura une fumée sortant de notre peau ; ils parleront nos langues ; son appel sera aux portes de la géhenne ; celui auquel on obéit, on le magnifie. » C'est une tradition rapportée par No'aïm<sup>1</sup>, d'après Walid ben Moslim<sup>2</sup>, d'après Abou-Djâbir<sup>3</sup>, d'après Bichr ben'Abdallah, d'après Abou-Idris el-Khaulâni, d'après Hodhaïfa.

Quant à celle qui nous vient d'Ibn-'Oyaïna, d'après Ez-Zohri, d'après 'Orwa, d'après Osâma<sup>4</sup>, celui-ci a dit : « Le Prophète se trouva sur une tour carrée et dit : Je vois les lieux des discordes au milieu de vos maisons comme des empreintes de gouttes de pluie ; voyez-vous ce que je vois ? »

No'aïm ben Hammâd nous a rapporté, d'après Mohammed ben Yézid, d'après Abou-Djelda, d'après Abou 'l-'Âliya<sup>5</sup>, ce qui suit : « Lors de la prise de Toustér (Chlouster), nous trouvâmes dans le trésor de Hormozân<sup>6</sup> un livre placé auprès de la tête d'un mort, assis sur un trône, et qu'on croyait être Daniel. Nous portâmes ce livre au khalife 'Omar, et j'étais le premier des Arabes qui l'eût lu. Le khalife l'envoya à Ka'b (el-Alhbâr), et il se trouva que c'était un

1. Ben Hammâd, mort en 228 hég. (842-843) ; cité par Bélâdhori, p. 13 et 124, et Yâqût, t. IV, p. 975.

2. Originaire de Damas, élève d'Auzâ'i, mort en 196 hég. (811-812). Sprenger, t. III, p. LXIX, note, et LXXIII.

3. Dhahabî, *Tabaqât al-Hâfiâsh*, II, 25.

4. Ben Zéid, compagnon du Prophète, t. I<sup>r</sup>, p. 182. Cf. également Bélâdhori, p. 218, 226, 304; Sprenger, t. I, p. 399 et *passim*; Nawawî, p. 147.

5. Rafî' ben Mîhrân el-Baçrî er-Riyâhi, commentateur du Qor'an, mort en 90 (708-709) ou 93 (711-712). Cf. t. I<sup>r</sup>, p. 180; Nawawî, p. 738; Sprenger, t. III, p. cvii, note, et cxvi.

6. Gouverneur persan de la ville. Cf. Bélâdhori, p. 380.

manuscrit en langue arabe dans lequel était écrit ce qui arriverait, c'est-à-dire les troubles qui se produiraient jusqu'au jugement dernier. »

No'aïm rapporte, d'après 'Abd-el-Qaddous, d'après Arṭāt ben el-Moundhir<sup>1</sup>, d'après Hamza ben Habib<sup>2</sup>, d'après Salima ben Nofail, que le Prophète dit : « Avant l'heure du jugement, il éclatera une épizootie terrible, qui sera suivie par des années de tremblements de terre. »

Le même No'aïm rapporte, d'après Baqiyya, d'après Çafwân, d'après 'Abd-er-Râliman ben Djobaïr, d'après 'Auf ben Mâlik el-Achdjâ'i<sup>3</sup>, que celui-ci a dit : « Le Prophète dit : Compte six événements avant le jugement ; le premier de tous est ma mort. » Là-dessus je me mis à pleurer jusqu'à ce que le Prophète réussît à me faire taire; puis il reprit : « Et d'un ; le second est la prise de Jérusalem, et de deux; le troisième est une épizootie qui se produira parmi mon peuple, comme la laine bouclée des moutons<sup>4</sup>; et de trois; le quatrième est un grand désordre qui se produira parmi mon peuple: aucune fille arabe n'y échappera; le cinquième est une trêve entre les Arabes et les Grecs; puis ceux-ci seront méchants envers vous, et ils vous seront opposés, et de cinq ; le sixième, c'est que l'argent sera tellement abondant parmi vous, que si l'un d'entre vous donne à un autre cent pièces d'or, celui-ci trouvera le don mesquin. »

Le même No'aïm, d'après Abou-'Oyâîna, d'après Modjâlid<sup>5</sup>,

1. Mort en 163 hég. (779-780). Cf. Bélâdhori, p. 458; Yâqût, t. I, p. 389.

2. T. I<sup>e</sup>, p. 178.

3. Compagnon du Prophète, mort à Damas en 73 (692-693). Cf. Nawawî, p. 489.

4. La correction *كَفَاص* adoptée par Ibn al-Wardî n'est pas très satisfaisante; mais sans elle le passage reste inintelligible.

5. Ben Sa'id, traditionniste, mort en 134 hég. (751-752). Cf. Nawawî, p. 540.

d'après Amir<sup>1</sup>, d'après Ḥalla, d'après Ḥodhaifa, rapporte que celui-ci a dit : Dans l'islamisme, il y aura quatre calamités ; la quatrième les livrera au monde, l'hérésie, les ténèbres.

No'aïm, également, d'après Yalīya ben Sa'id el-Qatṭān<sup>2</sup>, d'après 'Abd-er-Rahman ben el-Ḥasan, d'après Cha'bī<sup>3</sup>, d'après 'Abdallāh, rapporte que celui-ci a dit : « Le Prophète de Dieu a annoncé qu'il y aurait, dans son peuple, quatre calamités dont la dernière serait la destruction totale ; » une autre leçon porte : une calamité par qui la raison des hommes sera mise à l'aise.

No'aïm, d'après Domra<sup>4</sup>, d'après Ibrahim ben Abi-'Abla, dit : « Il m'est parvenu que l'heure se manifestera pour un peuple qui aura des moeurs de moineaux. »

No'aïm, d'après Muḥammed ben el-Hārith, d'après Ibn-es-Soléimānī, d'après son père, d'après Ibn-'Omar, rapporte ceci : Le Prophète de Dieu a dit : « L'heure ne se lèvera pas avant qu'un homme passe auprès du tombeau de son compagnon et dise : Je voudrais être à sa place, à cause des malheurs qui nous sont réservés. »

No'aïm, d'après Abou-Idris, d'après son père, d'après Abou-Horéira, raconte ceci : « Le Prophète a dit : Les premiers des hommes qui périront seront les gens du Fārs, puis les Arabes après eux. »

Une tradition rapportée par Mo'āwiya ben Qālib<sup>5</sup>, d'après 'Alī, fils d'Abou-Tālib, d'après Ibn-'Abbās, rapporte cette parole du Prophète : « Les étoiles sont une sauvegarde pour

1. Il y a deux traditionnistes qui portent le nom d'Amir ; l'un était le fils du célèbre général Sa'd ben Abi-Waqqāṣ ; il mourut à Médine en 103 (721-722) ou 104 hég. (722-723). L'autre était le fils d'Abdallāh ben Zobēr, et mourut vers 124 hég. (742). Cf. Nawawi, p. 328 et 329.

2. Traditionnaliste qui fut l'objet des louanges d'Ahmed ben Ḥambal, et mourut en 198 hég. (813-814).

3. T. I<sup>e</sup>, p. 188, note 2.

4. Ben Rabi'a. Cf. Bélādhori, p. 124. C'est par erreur qu'on a imprimé ~~s;~~ dans le texte arabe.

5. Cf. Bélādhori, p. 225.

les habitants du ciel: lorsqu'elles disparaîtront, ceux-ci éprouveront ce dont ils ont été menacés; quant à moi, je suis une sauvegarde pour mes compagnons; quand je m'en irai, ils verront se réaliser les menaces; mes compagnons sont une garantie pour mon peuple; quand ils s'en iront, il lui arrivera ce dont on l'a menacé; les montagnes sont une sauvegarde pour la terre; lorsqu'elles seront démolies de fond en comble, les menaces se réalisent pour les habitants de la terre. » C'est une tradition que 'Atâ attribue à Ibn-'Abbâs, et Salima ben el-Akwa<sup>1</sup> au Prophète.

'Abdallah ben el-Mobârek<sup>2</sup> raconte, d'après Mohammed ben Soûqa, d'après 'Ali ben Abi-Talha<sup>2</sup>, d'après le Prophète, que celui-ci a dit: « L'heure dernière ne se lèvera que pour les mauvaises créatures qui se livrent aux ébats érotiques sur les chemins, comme les bêtes: et il dit: Serez-vous comme eux si vous les ôtez du chemin? »

Abou'l-'Aliya nous informe de la façon suivante: « La dernière heure ne viendra que lorsque Iblis se montrera sur les chemins et dans les marchés, et annoncera qu'il tient du Prophète telle et telle chose sur l'autorité de telle personne. »

Certains exégètes du Qor'an disent, au sujet des lettres HM'SQ (ch. XLII, 1), que la première lettre signifie guerre, la seconde puissance des Oméyyades, la troisième puissance des 'Abbasides, la quatrième celle de la famille de Sofyân.

Parmi ces calamités, il y en a qui ont déjà eu lieu et sont terminées, et d'autres qui sont en expectative.

1. Cf. Bélâdhori, *passim*.

2. *Ibid.*, p. 225.

RÉVOLTE DES TURCS

Ya'qoub ben Yousouf<sup>1</sup>, qui cite l'autorité d'Abou 'l-Abbâs es-Serrâdj, d'après Qotéiba ben Ya'qoub ben 'Abder-Rahman el-Iskendéri, d'après Sohéïl<sup>2</sup>, d'après Abou-Çâlih, d'après son père, d'après Abou-Horéïra, raconte que le Prophète de Dieu a dit : « La dernière heure ne viendra pas avant que les Musulmans n'aient combattu les Turcs, peuple qui a un visage semblable à un bouclier doublé de cuir, avec de petits yeux et un nez aplati, se vêtant de poils de bêtes et passant la nuit sous des tentes de poils. »

D'après Ibn-'Abbâs, le Prophète a dit : « (L'empire) restera chez mes enfants jusqu'à ce que leur puissance soit vaincue par le peuple au visage rouge et semblable à des boucliers doublés de cuir. »

On a interprété diversement cette tradition ; les uns ont prétendu que la disparition du pouvoir des Hachémites<sup>3</sup> aurait lieu par la main des Turcs musulmans, tandis que d'autres croient qu'elles se produira par les Turcs insidieux qui l'enlèveront aux Turcs musulmans ; d'autres enfin disent au contraire que ce sont les Chinois qui s'empareront de ces contrées. Dieu sait mieux la vérité ! J'ai entendu quelqu'un dire que cet événement avait déjà eu lieu, lorsque le pouvoir d'El-Mâkâni<sup>4</sup> s'est installé à Baghdâd et que celui des Hachémites est devenu faible.

1. Es-Sidjî el-Kirmâni en-Nichâbourî, mort en 287 hég. (900). Cf. Yâqût, t. IV, p. 266.

2. Ben 'Oqail. Cf. Bélâdhori, p. 224.

3. De la famille du Prophète.

4. El-Mâkâni signifie celui qui a appartenu ou qui se rattache à Mâkân ; ce sobriquet cache le nom de Mo'izz ed-Daula Alîmed ben Bowaihi, fondateur de la dynastie des Bouïdes, dont le père Boûyéh (Bowaihi), simple pêcheur des bords de la Caspienne, avait pris du service chez Mâkân ben Kâki, lorsque celui-ci s'empara du Tabaristan ;

LE BRUIT SOUTERRAIN EN RAMADÂN, QUI EST UNE  
DES CONDITIONS DE L'HEURE DERNIÈRE

El-Béiroûti, d'après El-Auzâ'i, d'après 'Abdallah ben Lobâna, d'après Fîrûz le Dêilémite<sup>1</sup>, rapporte que le Prophète a dit : « Il y aura, en ramadân, un bruit souterrain qui éveillera le dormeur et effrayera l'homme éveillé. » Telle est la tradition rapportée par Qatâda ; quant à celle d'El-Auzâ'i, c'est la suivante : « Il y aura une voix en ramadân, au milieu du mois, par laquelle soixante-dix mille hommes tomberont en défaillance, soixante-dix mille deviendront aveugles, soixante-dix mille deviendront sourds, soixante-dix mille deviendront muets, soixante-dix mille vierges perdront leur virginité, puis la suivra une autre voix ; la première est celle de Gabriel [que le salut soit sur lui!] et la seconde celle d'Iblis [qu'il soit maudit!]. Il ajouta : La voix se fera entendre dans le mois de ramadân, le tumulte en chawwâl, la dispersion des tribus en dhou 'l-qâ'dé, le pillage du pèlerin en dhou 'l-hidjdjé ; quant au mois de moharrem, le commencement en sera calamité et la fin joie. » On dit alors : « O Prophète de Dieu ! qui y échappera ? » Mohammed répondit : « Ceux qui resteront à la maison et se réfugieront dans la prière. »

چون مakan بن کاکی بروستان استیلا یافت بویه درسلک خدام او منتظم شد Mirkhond, *Raudat ouç-Çafâ*, éd. lithogr. t. IV, p. 44, avant-dernière ligne; Ibn al-Athîr, t. VIII, p. 169:

وخرج اولاد أبي شجاع [بویه] في جملة من خرج وكافوا من جملة قواد مakan بن کاکی Sur Makan, voyez Mas'oudi, *Prairies d'Or*, t. IX, p. 6 et suivantes. Dans le texte du Kâmil d'Ibn el-Athîr publié par Tornberg, il faut restituer la leçon du manuscrit de Berlin, qui est la bonne, pour کالی; cf. notamment t. VIII, p. 138.

1. Nou Féïrouz, comme l'écrivit Sprenger, *op. laud.*, t. III, pp. 543 et 546. Cf. Nawawi, p. 504.

La tradition rapportée par Qatâda s'exprime ainsi : « Il y aura un bruit souterrain en ramaḍân ; puis, en chawwal, il paraîtra un nuage rouge de feu ; ensuite il y aura un tumulte en dhou 'l-qâdî, le pèlerin sera dépouillé en dhou 'l-hidjdjé, les femmes seront dévoilées en moharrem ; la voix se fera entendre en çafar ; les tribus se disputeront en rébi' awwal, l'étonnement, oh ! quel étonnement ! entre djoumâda et radjab ; enfin, ô troupe suffisante, meilleure qu'un palais, et qui dépasse cent mille ! »

DU HÂCHÉMITE QUI SE LÈVERA DANS LE KHORASÂN  
AVEC LES DRAPEAUX NOIRS

Ya'qoûb ben Yoûsouf es-Sidjzi nous a raconté, d'après Abou-Moûsâ el-Bagliawi<sup>1</sup>, d'après el-Hasan ben Ibrahîm el-Bayâdì, à la Mecque, d'après Hammâd eth-Thaqafî, d'après 'Abd-el-Wahhab ben 'Atâ el-Khaffâf<sup>2</sup>, d'après Khâlid el-Hadhâdhâ<sup>3</sup>, d'après Abou-Qilâba<sup>4</sup>, d'après Abou-Asmâ er-Râlibî, d'après Thaubâñ<sup>5</sup>, que le Prophète de Dieu a dit : « Lorsque vous verrez les drapeaux noirs du côté du Khorasân, portez-vous à leur rencontre à pied, car au milieu d'eux se trouvera le viceaire de Dieu, le Mahdi. » Il y a, à ce sujet, de nombreuses traditions dont celle-ci est la meilleure et la préférable, si la tradition est vraie.

On rapporte à ce sujet, d'après Ibn-'Abbâs ben 'Abd el-

1. L'éthnique Baghawî se rapporte à la petite ville de Baghchoûr située dans le Khorasân, entre Hérât et Merv. Cf. Barbier de Meynard, *Dict. de la Perse*, p. 109; Soyoûti, *Lobâ el-Lobâb*, p. 40.

2. Commentateur du Qor'ân et jurisconsulte originaire de Baçra, mort à Baghdad en 204 hég. (819-820). Cf. *Fîhrîst*, t. I, p. 228, et t. II, p. 100.

3. Traditionniste de Baçra, mort en 142 hég. (759-60). Cf. Ibn-Khalîkân, *Biogr. Dict.*, t. II, p. 588, note 5.

4. Cf. Nawawî, p. 755; Ibn-Khalîkân, *Biogr. Dict.*, t. II, p. 127, note 20.

5. Esclave du Prophète. Cf. Sprenger, *op. cit.*, t. III, p. 428, note 2.

Mot̄talib, que le Prophète a dit : « Lorsque s'avanceront les drapeaux noirs du côté de l'Occident, ils faciliteront au Mahdi l'établissement de sa puissance. »

On a interprété différemment cette légende. Les uns ont dit : Cet événement a déjà eu lieu ; c'est la révolte d'Abou-Moslim, qui a été le premier à attacher aux hampes des drapeaux noirs, a revêtu des vêtements noirs, est sorti du Khorasān et a facilité aux fils de Hāchim (les Abbâsides) l'accession au pouvoir ; et ils ajoutent : C'est comme quand on dit : « 'Omar a conquis le Sawād, et le prince a coupé en morceaux le brigand : » on attribue à 'Omar, au prince, un acte qui n'est pas accompli par eux-mêmes, mais sur leur ordre. Mais d'autres disent : Non, cet événement ne s'est pas encore produit, car le point de départ en sera du côté de la Chine, dans un canton qu'on appelle Khotan, dans lequel se trouve un certain nombre de descendants de Fâṭīma par El-Hoséïn fils d'Ali ; l'avant-garde sera commandée par un homme à la barbe clairsemée, de la tribu de Témin, appelé Cho'aïb ben Qâlîl et né à Tâlaqân<sup>1</sup> ; et ils y ajoutent des récits et des contes merveilleux, des histoires de meurtres et de captivité. Dieu sait mieux la vérité !

#### RÉVOLTE DU SOFYÂNIDE

Dans la tradition rapportée par Hichâm ben el-Ghâr, d'après Makḥoūl<sup>2</sup>, d'après Abou-'Obaïda ben el-Djerrâl<sup>3</sup>, il est dit que le Prophète prononça ces paroles : « Cette affaire ne cessera de durer avec la justice jusqu'à ce que

1. C'était la principale ville du Tokhâristân au temps d'Istakhri. Cf. Barbier de Meynard, *Dict. de la Perse*, p. 377 et 389.

2. Abou 'Abdallah Makḥoūl ech-Châmi, juri-consulte, mort en 113 (731) ou 116 hég. (734). Cf. *Fihrist*, t. I, p. 227; Ibn-Qotéiba, p. 230.

3. Compagnon du Prophète, mort pendant la peste d'Amwâs, en l'an 18 hég. (639). Cf. Ibn Qotéiba, p. 747.

l'ébrèche un homme des Banoù Omayya. » Dans celle d'Aboù-Qilâba, d'après Aboù-Asmâ, d'après Thaubân, le prophète mentionna les descendants d'el-'Abbâs et dit : « Ils périront par la main d'un homme appartenant à la maison de cette femme, » et il indiqua de l'œil Omm-Habiba, fille d'Aboù-Sofyân<sup>1</sup>.

Dans les traditions qui nous ont été transmises avec l'autorité d'Ali, fils d'Abou-Tâlib (que les bénédictions de Dieu soient sur lui!), au sujet des troubles qui auront lieu en Syrie, il est dit : « Lorsque cela se sera passé ainsi, le fils de la mangeuse de coeurs sortira à sa suite pour s'emparer de la chaire à prêcher dans la mosquée de Damas ; après cela, attendez-vous à voir sortir le Mahdi. » Certaines personnes disent que ces événements ont déjà eu lieu, lors de la révolte de Ziyâd ben 'Abdallah ben Khâlid ben Yézid ben Mo'âwiya ben Abî-Sofyân à Alep, dont les partisans portaient des vêtements blancs et marchaient sous des drapeaux également blancs ; ils prétendaient au khalifat, mais Abou-'TAbbâs 'Abdallah [ben Mohammed] ben 'Ali ben 'Abdallah ben 'Abbâs<sup>2</sup> envoya contre eux Abou-Dja'far<sup>3</sup>, et ils eurent le nez et les oreilles coupées jusqu'au dernier<sup>4</sup>.

1. Épouse du Prophète. Cf. Nawawî, p. 858.

2. Surnommé Es-Saffâh, premier khalife abbâside. Généalogie restituée d'après Tabari, III, p. 23; Ibn el-Athîr, éd. Tornbeig, t. V, p. 312; Mas'oudî, *Prairies d'Or*, t. VI, p. 87; *Livre de l'Avertissement*, p. 434.

3. Frère du précédent, qui lui succéda sous le nom d'El-Mançûr; il était alors gouverneur de la Mésopotamie, tandis qu'Abdallah ben 'Ali commandait en Syrie.

4. Ce qui précède me paraît faire allusion à la révolte d'Aboù-'l-Ward Medjzât ben el-Kauther ben Zofar ben el-Hârith el-Kilâbi, courtisan de Merwân et l'un de ses généraux, qui refusa de reconnaître Aboù-'l-Abbâs Saffâh, à Qinnasin (Syrie), l'an 132 de l'hégire (749-750), et qui mit à la tête de ses troupes Abou Mohammed Ziyâd ben 'Abdallah ben Yézid ben Mo'âwiya ben Abî-Sofyân, dont ses partisans disaient qu'il était « le Sofyânide dont on parle ». Cette révolte fut vaincue dans une bataille finale donnée le dernier jour de dhou'l-hidjdjé 133 (29 juillet 751), où les révoltés furent détruits par 'Abdallah

D'autres prétendent que cet événement prédit se rapporte à un jeune homme dont le signalement ne correspond pas à celui de Ziyâd ben 'Abdallah; puis ils mentionnent que ce jeune homme, accompagné des descendants de Yézid ben Mo'âwiya<sup>1</sup> (qu'ils soient maudits tous les deux!), avec un visage marqué de la petite vérole et une tache blanche sur l'œil, se mettra en campagne dans la région de Damas ; il remplira la terre et la mer de sa cavalerie et de ses troupes, lesquelles fendront le ventre des femmes enceintes, scieront en deux les hommes au moyen de scies et feront bouillir leur chair dans des marmites; il enverra à Médine des troupes à lui, qui tueront, feront des prisonniers et incendieront; puis ils fouilleront les tombeaux du Prophète et de Fâtima, mettront à mort tous ceux qui portent ces deux noms et les crucifieront à la porte de la mosquée. Alors la colère de Dieu redoublera de violence, il les fera engloutir par la terre, ainsi qu'il est dit dans le Qor'an : « Ah! si tu voyais comme ils trembleront sans trouver d'asile, et comme ils seront assaillis d'un endroit proche<sup>2</sup>, » c'est-à-dire de dessous leurs pieds.

Un autre récit dit qu'ils ruineront Médine à tel point qu'il n'y restera absolument plus rien.

On rapporte que le Prophète a dit : « Il laissera certainement Médine plus belle que ce qu'elle était, jusqu'à ce que viennent les chiens qui lèveront la jambe contre la base<sup>3</sup> de la mosquée. » Les Arabes qui l'entouraient lui demandèrent : « A qui appartiendront les fruits ce jour-là? » Il répondit : « Aux bêtes féroces et aux oiseaux en quête de nourriture. »

ben 'Ali, oncle de Saffâh et gouverneur de la Syrie. Cf. Tabari, t. III, pp. 52-55; Ibn-el-Athîr, t. V, p. 331 et suiv.; Ibn-Khaldoûn, éd. de Boulaq, t. III, p. 173-174. Le nom de Ziyâd ne se trouve que dans Tabari, III, p. 55. Il y a donc des inexactitudes dans le texte de notre auteur.

1. Le khalife oméyyade.

2. Qor., ch. XXXIV, v. 50.

3. Sur ce sens du mot *sârija*, voir Dozy, *Supplément*.

La tradition continue ainsi : « Puis les cavaliers du Sofyâ-nide se mettront en marche vers la Mecque et aboutiront à un endroit qu'on appelle Béidâ<sup>1</sup>. Alors une voix criera du ciel : O Béidâ, détruis-les<sup>2</sup>. » La terre les engloutira, et il ne se sauvera que deux hommes de la tribu de Kelb, dont les visages seront retournés vers la nuque et qui marcheront à reculons, sur leurs talons, jusqu'à ce qu'ils trouvent le Sofyâ-nide et l'informent de ce désordre. De l'autre côté, le porteur de la bonne nouvelle ira trouver, à la Mecque, le Malidî qui sortira à la tête de douze mille hommes, qui seront tous des nobles et des notables, et marchera jusqu'à ce qu'il vienne à El-Mabâ<sup>3</sup>, où il fera prisonnier le Sofyâ-nide et mènera une incursion sur la tribu de Kelb, parce qu'ils sont ses sectateurs ; il enlèvera leurs femmes. On ajoute : Celui qui perdra ce jour-là, c'est celui qui sera frustré par rapport au butin fait sur Kelb ! Telle est la tradition, à laquelle on ajoute beaucoup de remplissage et des impossibilités à rejeter. Dieu sait mieux la vérité au sujet des traditions !

#### CAMPAGNE DU MAUDI

On rapporte, à ce sujet, des traditions diverses provenant du Prophète, d'Ali, d'Ibn-'Abbâs et d'autres encore, si ce n'est qu'il est permis de les soumettre à l'examen : il en est de même de tout ce qu'on rapporte au sujet des événements qui atteindront le monde ; il n'y a qu'à les citer telles quelles.

• La meilleure tradition qui nous ait été transmise sur ce chapitre est celle d'Aboû-Bekr ben 'Ayyâch<sup>4</sup>, d'après 'Âçim

1. Territoire entre la Mecque et Médine, plus près de la première de ces villes que de la seconde.

2. Jeu de mots sur le nom de Béidâ et *bidi*, impér. 2 p. fém. de *bâlu*.

3. Nom de localité inconnue.

4. Cf. Bélâdhori, *passim*; *Fihrist*, t. II, p. 18, *ad imum*.

ben Dharr, d'après 'Abdallah ben Mas'oud<sup>1</sup>, qui raconte que le prophète a dit : « Le monde ne disparaîtra pas avant que mon peuple ne soit dirigé par un homme de ma famille dont le nom s'accordera avec le mien. » Une autre tradition est donnée sous cette forme : « S'il ne restait au monde à vivre qu'un siècle, Dieu enverrait un homme de ma famille, qui remplirait de justice la terre, comme elle a été remplie d'injustice à laquelle il n'a point eu part; son nom rivalisera avec moi. »

Les Chi'ites ont composé sur ce sujet des poésies nombreuses et des lignes d'écriture étranges<sup>2</sup>. Alimed ben

1. Cf. t. I, p. 161.

2. Voici les vers chi'ites conservés dans le texte d'Ibn al-Wardi et attribués à 'Amir ben 'Amir el-Baqri (métier *tawil*) :

طَغَى الْجُبُرُ وَالْعُدُوَانُ فَاضٌ فَهَلْ لِكَ  
بَنِي الْعَزْمِ فِي فَكْرٍ لِتَحْصِيلِ آلَةِ  
إِنْبَثَنِي قَبْلَ الْعَرْقِ مِنْهَا سَفِينَةٌ  
فَنَجَّبُو بَهَا مِنْ هَلْكَ أَمْوَاجِ فَتْنَةٍ  
فَكَنْ عَالَمًا<sup>b</sup> بِالْوَقْتِ فَكَرَا وَفَطَنَةً<sup>c</sup>  
أَخْنَى فِيهَا الرَّوْقَ وَقْتُ لَعْنَيْةً<sup>d</sup>  
إِمامَ الْهُدَى حَقٌّ مَتَّى أَنْتَ غَائِبٌ  
فَعَنَّ عَلَيْنَا يَا إِمَامٌ بِأَوْبَةٍ  
بِحَتَّكَ يَا قَطْبَ الْوِجْدَوْ بِزَوْرَةٍ  
مَلِئْنَا وَطَالَ الْإِنْتَظَارُ فِي جَدَانَا  
وَقَوْمٌ بَعَدَلٌ مِنْكَ ظَهَرَأَ قَدِ أَنْجَنَى  
وَعَدَلٌ مَزَاجًا<sup>e</sup> مَالَ مِنْكَ بِحَكْمَةٍ  
لَذِكْرٌ<sup>f</sup> قَالَ اللَّهُ أَنْتَ خَلِيقِي  
فَأَنْتَ هَذَا الْأَمْرِ قِدْمًا<sup>g</sup> مُعَيْنٌ  
حَتَّا<sup>a</sup> P — لَفَطَنَة<sup>b</sup> B — وَفَتْنَة<sup>c</sup> P — وَكَنْ عَلَالًا<sup>d</sup> P — قَاصِ<sup>e</sup> P  
— كَذِكَر<sup>f</sup> P — مَقْدَمًا<sup>g</sup> P — مَنْ اجَأَ<sup>h</sup> P — يَا إِمَامًا<sup>i</sup> P

« L'injustice a atteint son comble, l'iniquité coule à pleins bords; ô gens résolus, avez-vous eu la pensée de vous procurer un instrument,

» En construisant un navire avant d'être noyés, pour nous sauver du danger de périr dans les flots de la discorde ?

» Sache bien le moment par tes réflexions et ton intelligence, ô mon frère, car en ce temps il faudra montrer son zèle.

» O guide de la bonne direction, jusques à quand resteras-tu caché? De grâce, ô imâm, reviens vite parmi nous.

Mohammed ben el-Hadjdjadj, connu sous le nom d'Es-Sidjzi, m'a raconté ce qui suit à Chirdjân<sup>1</sup>, en 325 de l'hégire : « Je tiens de Mohammed ben Alîmed ben Râchid el-Içfahâni, qui s'en réfère aux autorités successives de Yoûnous ben 'Abdallah el-A'la ech-Châfé'i, de Mohammed ben Khâlid el-Djoundi, d'Abân ben Çâlib, d'après El-Hasan, qui l'avait entendu dire à Anas, que celui-ci dit : « Les affaires ne feront qu'augmenter en difficulté, le monde se diriger vers sa perte, les hommes être de plus en plus avares et se nuire les uns aux autres, et il n'y aura d'autre Mahdi que Jésus, fils de Marie. »

Puis ceux qui admettent la première de ces traditions ont différé d'avis ; les uns disent que le Mahdi est 'Ali ben Abi-Tâlib, et interprètent dans son sens l'apophthegme qu'il a prononcé : « Vous le trouverez bon directeur et bien dirigé (*mahdi*) ; » les autres prétendent que le Mahdi est Mohammed, fils d'Abou-Dja'far, dont le surnom est el-Mahdi et le prénom Mohammed<sup>2</sup>, et qui est en effet de la famille du prophète et n'a pas manqué de prodiguer ses efforts pour manifester la justice et repousser l'oppression.

On dit à Tâous : « Voilà le Mahdi dont on a entendu parler, » c'est-à-dire 'Omar ben 'Abd-el-'Aziz<sup>3</sup>. Tâous répondit : Non point, car celui-ci ne rend pas une justice complète, tandis que celui-là la rendra.

» L'attente est si longue qu'elle nous a fatigués ; nous avons maintenu fermes tes droits, ô pôle de l'existence, malgré la distance.

» Redresse par ta justice un dos qui s'est courbé ; rétablis, par ta sagesse, l'égalité d'un tempérament qui s'est incliné.

» Il y a longtemps que tu as été désigné pour cette œuvre ; c'est pourquoi Dieu a dit : Tu seras mon viceaire. »

1. Yâqoût (*ap.* Barbier de Meynard, *Dictionnaire de la Perse*, p. 366) pense que cette ville est la même que Sîrdjan, ville importante et ancienne capitale du Kirmân. Cette identité est confirmée par Istakhri, p. 159, Ibn-Hauqal, p. 216, Moqaddési, p. 461.

2. Le khalife 'abbâside El-Mahdi, fils d'Abou-Dja'far 'Abdallah el-Mançoûr.

3. Le khalife oméyyade, 'Omar II.

Les Chi'ites ont nié que le Mahdi put être pris en dehors des descendants d'Ali, fils d'Aboû-Tâlib; mais ils ont été d'avis différents sur le personnage et ont dit que c'est Mohammed ben el-Hanafîyya<sup>1</sup> qui n'est pas mort, et ressuscitera pour pousser les Arabes avec son seul bâton; et ils en donnent pour preuve qu'Ali lui remit son drapeau le jour de la bataille du Chameau. D'autres disent qu'il est un des descendants de Hoséïn, fils d'Ali (que Dieu soit satisfait d'eux deux), de la lignée de Fâtima [sa mère], parce qu'il fit tous ses efforts à la poursuite de la justice, tellement qu'il en devint le martyr. D'autres encore disent qu'il sera des descendants d'El-Hasan.

On n'est pas non plus d'accord sur son signalement et sa forme extérieure; les uns ont dit: C'est le fils d'une esclave, il aura les yeux bruns, les dents incisives d'une blancheur éclatante, avec un grain de beauté sur la joue; d'autres disent: Il naîtra à Médine, se lèvera à la Mecque, et sera reconnu comme khalife entre Çafâ et Marwa. D'autres ont dit qu'il sortirait de la forteresse d'Alamoût. De là vient que les Idrissites<sup>2</sup> ont donné à la ville de Qairawân le nom d'El-Malidiyya<sup>3</sup>, dans l'idée ambitieuse que l'un d'eux serait le Mahdi.

On a dit: Le Mahdi fera disparaître l'oppression parmi les habitants de la terre, il répandra la justice sur eux, il établira l'égalité entre le faible et le fort, fera pénétrer l'isla-

1. C'est la secte des Kéisâñites qui avait cette opinion. Cf. Mas'oudi, *Prairies d'Or*, t. V, p. 181.

2. Dynastie du Maghreb, ainsi nommée de son fondateur Idris ben 'Abdallah ben Hasan ben Hasan ben 'Ali ben Abi-Tâleb. Cf. Es-Sowéïdi, *Sabâik edh-Dhahab*, éd. lithogr. à Bagdad, p. 77; Ibn el-Athîr, t. VI, p. 63. La filiation est mal indiquée dans le *Rawd el-Qorâs*; cf. Tornberg, *Annales regum Mauritanie*, p. 361 et p. 4 du texte arabe; A. Beaumier, *Roudh el-Kortas*, p. 15.

3. Ce n'est pas tout à fait exact, car El-Malidiyya, fondée en 303 hég. (915-16), par El-Mehdi billâh, est à une distance de deux journées de marche de Qairawân; il est d'ailleurs bien connu que ce sont deux villes distinctes.

misme jusqu'à l'orient et à l'occident de la terre, s'emparera de Constantinople, et il ne restera personne sur la terre qui ne se soit fait musulman ou ne paye une rançon ; à ce moment la promesse de Dieu sera accomplie, de le rendre entièrement maître de la religion.

On a des opinions différentes sur sa vie ; les uns disent qu'il vivra sept ans, les autres neuf, vingt, quarante ou soixante-dix ans.

#### EXPÉDITION DU QAHTANIDE

Dans la tradition rapportée par 'Abd er-Razzāq<sup>1</sup>, d'après Ma'mar, d'après Abou-Qoraïb<sup>2</sup>, d'après Abeu-Sa'id el-Maqbari, d'après Abou-Horéïra (que Dieu soit satisfait de lui!), celui-ci a dit : « L'heure dernière ne se levera pas avant que le voyageur soit de retour de Rome, ni avant qu'un homme de Qahtān pousse devant lui la race humaine. » On s'est demandé quel serait cet homme, et on a répondu de diverses manières. On rapporte d'Ibn-Sirin<sup>3</sup>, qu'il a dit : « Le Qahtanide est un homme vertueux, c'est lui que Jésus suivra dans la prière ; c'est lui le Mahdi, » et de Ka'b [el-Alībār] qu'il a dit : « Le Mahdi mourra, et l'on prêtera serment ensuite au Qahtanide ; » et d'Abdallah ben 'Omar qu'il a dit : « C'est un homme qui se levera après les enfants d'Abbâs. »

Lorsque 'Abd er-Rahmân ben el-Ach'ath<sup>4</sup>, qu'on sur-

1. Ben Hammâm el-Yamâni, traditionniste, mort en 211 hég. (826). Bélâdhori, *passim*; *Fîhrîst*, t. I, p. 228; Ibn-Qotâiba, p. 259; Ibn-Kallikân, t. I<sup>1</sup>, p. 581, note 9.

2. T. I<sup>1</sup>, p. 138, note 4.

3. Cinq traditionnistes ont porté ce nom : ils étaient tous fils de Sirin, affranchi d'Anas ben Mâlik. Je pense qu'il est question ici de l'ainé, Môlammed, mort en 110 hég. (728-729). Cf. Mas'oudî, *Prairies d'Or*, t. V, p. 463.

4. 'Abd-er-Rahmân b'n Môlammed ben el-Ach'ath avait été nommé par El-Hadjdjâdj gouverneur du Sidjistan (Bost et Rokhkhedj) « pour y

nommait le Qaḥṭānide, se révolta contre El-Hadjdjadj, et adressa des lettres aux gouverneurs intitulées ainsi : « De la part d'Abd er-Rahīman, auxiliaire du prince des croyants, » on lui dit : « Le nom du Qaḥṭānide doit être composé de trois lettres. » Il répondit : « Je me nomme 'Abd (esclave); le nom d'Er-Rahīman ne fait pas partie du mien. » Cette anecdote prouve que les traditions relatives au Qaḥṭānide étaient alors très répandues parmi les Musulmans.

Kā'b [el-Aḥbār] a dit : « Il ne sera pas inférieur en équité au Mahdi. »

#### PRISE DE CONSTANTINOPLE

On nous rapporte, d'après Asbāt', d'après Es-Sorri, au sujet de ce passage du Qor'ān : « L'ignominie sera leur partage dans ce monde, et le châtiment cruel leur est préparé dans l'autre<sup>2</sup>, » qu'on l'explique en disant qu'il s'agit de la prise de Constantinople ; plusieurs commentateurs interprètent ce passage : « A. L. M. Les Grecs ont été vaincus<sup>3</sup>, » de la même façon, en disant que la prophétie s'applique à un événement futur. On dit qu'on vendra une jument au prix d'une drachme, de la part de son..., et qu'on se partagera les pièces d'or au jeu de la balle. On dit encore qu'il s'écoulera sept

e combattre les tribus turques répandues dans ces contrées, et qui portent le nom de Ghoūz et de Khouldj ». Cf. Maṣ'oudī, *Prairies d'Or*, t. V, p. 302. L'armée qu'il lui avait donnée pour cette campagne reçut le nom d'*armée des paons*, à cause de son magnifique équipement : c'était en 81 hég. (700). Mais sur l'envoi d'une lettre d'injures écrite par El-Hadjdjadj, qui d'ailleurs le détestait, il se souleva contre lui et finit même par proclamer la déchéance du khalife 'Abd-el-Mélik ben Merwān. Ces événements et ceux qui les suivirent ont été brillamment résumés par Maṣ'oudī, *Livre de l'Avertissement*, p. 407, qui donne également la même anecdote que notre auteur, en lui attribuant une signification légèrement différente.

1. Ascète et traditionniste. Cf. Sprenger, *op. laud.*, t. II, p. 276.

2. *Qor.*, ch. II, v. 108; ch. V, v. 45.

3. *Qor.*, ch. XXX, v. 1.

ans entre la prise de Constantinople et l'apparition de l'Antéchrist; et pendant qu'on sera dans cet état, voilà que quelqu'un criera : L'Antéchrist est dans votre maison ! Les hommes, ajoute l'auteur, jettent ce qu'ils ont dans leurs mains et s'enfuiront vers lui.

#### APPARITION DE L'ANTÉCHRIST

Les traditions authentiques rapportées de bouche en bouche établissent sans aucun doute son apparition ; la divergence des opinions ne s'applique qu'à son signalement et à sa forme extérieure. Certains ont dit : « Il n'est autre que Çā'if ben Çā'id le Juif (que la malédiction soit sur lui !), qui naquit du temps du prophète ; par moment, il croissait dans son berceau, et se gonflait dans sa maison de façon à la remplir. On en informa le prophète, qui vint le trouver avec un petit nombre de compagnons ; lorsqu'il eut jeté les regards sur lui, il le reconnut [pour ce qu'il était], il invoqua Dieu (qu'il soit exalté et magnifié !) qui le reléguua dans une des îles de la mer [pour y rester] jusqu'au moment fixé pour son apparition.

Une autre tradition dit que le Messie trompeur prenait de la nourriture et se promenait dans les marchés. On rapporte que son nom est 'Abdallah, et qu'il jouait avec les petits enfants. Ibn-Çayyâd [tel était son surnom], dit [à Mohammed] : « Témoignes-tu que je suis le prophète de Dieu ? » Le prophète lui répondit : « Je témoigne que je suis, moi Mohammed, le vrai prophète de Dieu. — Témoignes-tu, reprit Ibn-Çayyâd, que je suis le prophète de Dieu ? — Je t'ai caché quelque chose, dit Mohammed. — Qu'est-ce ? demanda Ibn Çayyâd. — C'est le *dakhkh*, » c'est-à-dire la fumée. Le prophète ajouta : « Qu'on te chasse, et tu n'échapperas pas à ta destinée. » 'Omar dit alors : « Permet-moi de lui couper la tête. — Non, laisse-le, répondit Mohammed.

med ; car s'il atteint son but, tu n'auras aucun pouvoir sur lui ; et s'il ne l'atteint pas, il n'y a aucun bien à attendre de son meurtre. » Puis le prophète invoqua Dieu, et Ibn-Çayyâd fut enlevé dans les airs.

Les *ḥadith* nous informent que cet être a une chevelure abondante qui lui retombe sur le front et derrière la tête, qu'il a les cheveux flottants, que les lettres KFR (infidèle) sont tracées entre les deux yeux<sup>1</sup>, et que tout le monde peut les lire, qu'on sache ou non écrire. On est d'opinions différentes au sujet de l'endroit d'où il sortira ; certains ont dit qu'il paraîtrait dans le territoire de Koûthâ près de Koûfa<sup>2</sup>. On a de même expliqué différemment la catégorie où se recruterait ses sectateurs ; certains ont dit qu'il serait suivi par les Juifs, les femmes, les Arabes du désert, et les enfants des femmes marquées<sup>3</sup>. On a également conçu différentes idées au sujet des merveilles qui sortiront de ses mains ; certains ont dit qu'il marcherait accompagné d'un paradis et d'un enfer, mais que son paradis serait en réalité l'enfer, et réciproquement.

Il prétendra être le seigneur des créatures, il ordonnera au ciel de pleuvoir, à la terre de produire des plantes ; il enverra des démons sous forme de morts, tuera un homme et le ressuscitera ensuite. Les hommes, séduits, croiront en lui et lui prêteront serment. On ajoute : Parmi les bêtes de somme, les ânes seuls se soumettront à lui ; et à ce propos, on a décrit son âne de différentes façons ; les uns ont dit que l'espace entre les deux oreilles de cet animal serait de douze empans, tandis que les autres estiment le même espace à quarante

1. Cf. Nawawi, p. 239.

2. Le texte reproduit par Ibn-al-Wardî, p. 144, est plus complet que celui de notre manuscrit, écourté de toute évidence. On y lit ceci : « Les uns disent qu'il sortira de l'Orient, du territoire du Khorasân ; une certaine secte a affirmé qu'il sortirait d'entre les Juifs d'Ispahan, d'autres enfin qu'il paraîtrait dans la province de Koûfa. »

3. J'inclinerais à lire شَجَرَاتٍ « les femmes tatouées », c'est-à-dire les Bédouines, bien qu'Ibn-al-Wardî n'autorise point cette lecture.

coudées, et disent que l'une de ses oreilles couvre jusqu'à soixante-dix mille coudées ; chaque un de ses pas embrasse la distance de trois jours de marche. Il atteindra toutes les stations à l'exception des quatre mosquées, celle de la Mecque, celle du prophète (à Médine), la mosquée El-Aqṣā de Jérusalem, et celle du mont Sinaï. Il mettra quarante matinées à atteindre Jérusalem.

Les hommes se réuniront pour les combattre (lui et ses sectateurs) ; un brouillard épais provenant de nuages les couvrira entièrement, puis se dissipera au matin, et ils verront Jésus, fils de Marie, qui descendra sur l'une des petites collines pointues de Jérusalem, et tuera l'Antéchrist.

#### DESCENTE DE JÉSUS (QUE LE SALUT SOIT SUR LUI!)

Les Musulmans sont tous d'accord au sujet de la descente de Jésus à la fin des temps. On a dit, à propos de ce passage du Qor'an : « Il sera l'indice de l'approche de l'heure ; n'en doutez donc pas ! » que cela signifiait sa descente. On raconte que le prophète a prononcé ces mots : « Jésus descendra parmi vous, il sera mon viceaire pour vous gouverner. Que celui qui vivra assez longtemps pour le voir lui fasse parvenir mes salutations. Il tuera les porcs, brisera la croix, fera le pèlerinage de la Mecque à la tête de soixante-dix mille pèlerins parmi lesquels se trouveront les Sept Dormants qui accompliront les rites du pèlerinage ; il épousera une femme de Yèzd<sup>1</sup>. La haine, l'inimitié, l'envie mutuelle disparaîtront de la terre, qui redeviendra ce qu'elle était du temps d'Adam, à tel point qu'on laissera libre la chamelle qu'on engraisse en été, et que personne n'y touchera ; on verra les moutons avec les loups, les petits enfants joueront avec des serpents qui ne leur feront aucun mal ; Dieu, de son temps,

1. *Qor.*, ch. XLIII, v. 61.

2. Correction conjecturale.

répandra tant de justice<sup>1</sup> sur la terre que la souris ne rongera plus le sac de cuir; on appellera un homme pour lui donner de l'argent, et il ne l'acceptera pas; une seule grenade suffira à repaire les habitants d'une maison. » L'auteur ajoute : Jésus descendra en tenant à la main un fer de flèche large, qui lui servira à tuer l'Antéchrist.

On dit que lorsque l'Antéchrist le regardera, celui-ci fondra comme du plomb. Les Musulmans poursuivront ses compagnons pour les massacrer; les pierres et les arbres diront : « O Musulman ! voici un Juif qui est caché derrière moi ! » Il n'y aura que le *gharqad* (sorte d'arbre épineux), qui ne dira rien, parce que c'est un arbre des Juifs. L'auteur ajoute : Jésus restera quarante ans (mais d'autres disent trente-trois), et il prierà derrière le Mahdi, puis surviendront Gog et Magog.

#### SUITE DE L'HISTOIRE DE L'ANTÉCHRIST

La tradition que Sofyān<sup>2</sup> a rapportée d'après Modjálid, qui la tenait d'Ech-Cha'bī d'après Fātīma, fille de Qaïs<sup>3</sup>, celle-ci a dit : « Le prophète de Dieu vint nous trouver un jour, sur le point de midi ; il prononça un sermon en ces termes : En vérité, je ne vous réunis ni pour vous apprendre ce que vous désirez, ni pour vous annoncer ce que vous craignez, mais pour vous transmettre une conversation que j'ai eue avec Témīm ed-Dārī<sup>4</sup>, et dont la joie que j'en ai ressentie m'a empêché de faire la sieste ; il vient de me raconter que des in-

1. J'adopte la légion d'Ibn al-Wardi.

2. Sofyān eth-Thaurī, voyez ci-dessus, p. 93, note 8.

3. Sœur de Dālhāk ben Qais, l'une des émigrées de la Mecque. Cf. Nawawī, p. 851.

4. Ce personnage s'était fait la spécialité des traditions relatives à l'Antéchrist. C'était un chrétien, qui se convertit à l'islamisme l'année 7 de l'hégire. Cf. d'Herbelot, *Bibliothèque orientale*, s. h. v.; Nawawī, p. 178; Ibn Khallikān, t. II, p. 21, note 3; Ibn Hadjar, t. I, p. 372; I. Goldziher, *Muhammad. Studien*, t. II, p. 382, note 1.

dividus de sa tribu s'étaient avancés dans la mer, et y avaient éprouvé un vent chaud et violent qui les avait obligés à se réfugier dans une île où ils rencontrèrent une bête à laquelle ils dirent : N'est-tu pas l'espionne ? Nous lui dîmes, continuèrent les narrateurs : Donne-nous des nouvelles. Elle nous répondit : Si vous en voulez, allez à ce couvent ; vous y trouverez un homme qui a le désir ardent de vous voir. Nous allâmes donc le trouver, et il nous accueillit en disant : Je suis une idole de bois peint. Nous l'informâmes de ce que nous demandions. Il poursuivit : Qu'a fait le lac de Tibériade ? Nous dîmes : Il est vidé entièrement par le flanc. — Qu'ont fait les palmiers de Rabbath-Ammon<sup>1</sup> et de Béisan<sup>2</sup>? Nous répondîmes : Les habitants cueillent leurs fruits. Il poursuivit : Que fait la source de Zoghar<sup>3</sup>? — Les habitants des environs boivent de son eau. Il dit : Si cette source se desséchait, j'échapperais à l'engagement que j'ai pris, et je foulerais de mes pieds tous les points d'eau, à l'exception de Médine et de la Mecque. »

On rapporte encore que le prophète, dans l'un de ses sermons, s'exprima ainsi : « Il n'y a pas eu, depuis la création d'Adam, et il n'y aura pas jusqu'à l'heure du jugement dernier, de calamité plus grande que l'apparition de l'Antéchrist. » Il a dit encore : « Il n'y a pas de prophète qui n'ait averti son peuple de la venue de l'Antéchrist, et ne le lui ait décrit. Or, il m'a montré ce qu'il n'avait encore montré à personne, à savoir qu'il est borgne de telle et telle façon. S'il se met en campagne pendant que je serai encore au milieu de vous, je serai votre argument; mais s'il ne le fait qu'après ma mort, Dieu me remplacera auprès de vous. Dans le cas où vous concevriez quelque doute, rappelez-vous que votre Dieu n'est pas borgne. »

1. Ville bien connue de la région transjordanienne, qui fut nommée *Philadelphia* lors de sa reconstruction par Ptolémée II Philadelphe.

2. Ville de Palestine, l'ancienne Bethchean.

3. Ville de la région de la mer Morte. Cf. Ibn-Hauqal, p. 124.

Les Juifs appellent l'Antéchrist *Mochiah Gô'él'*, et prétendent qu'il sera de la lignée de David, possédera la terre, rendra l'empire aux fils d'Israël, et convertira les habitants de la terre entière au judaïsme.

J'ai entendu les Mazdéens mentionner quelqu'un de leur religion qui se lèverait et leur rendrait l'empire<sup>2</sup>.

Ces traditions sont donc devenues communes à plusieurs religions et l'objet de disputes. Il ne reste qu'à croire la tradition la plus sûre et la plus authentique, celle qui est représentée par les livres de Dieu et ses prophètes, sans détérioration ni changement. Ce qui est possible et admissible, c'est qu'il se lèvera un homme, adversaire de l'islamisme, qui essayera de le ruiner; et quant au reste de ces légendes, on doit s'en remettre à la science de Dieu, car il nous est parvenu que le prophète a dit qu'avant le Jugement dernier, il y aurait trente Antéchrists; or, le moins qu'il puisse arriver à celui dont nous avons parlé, c'est qu'il soit comme l'un de ces trente-là.

#### SUITE DE L'HISTOIRE DE JÉSUS

Certains interprètes du Qor'an, à propos de ce passage : « Il n'y aura point de Gens du Livre qui ne croient en lui avant sa mort<sup>3</sup> », disent que cela veut dire au moment où il descendra des cieux. Dieu a dit d'ailleurs : « Mais non, Dieu l'a élevé à lui, ils ne l'ont pas tué ni crucifié, on lui a substitué quelqu'un qui lui ressemblait<sup>4</sup>. » Les Gens du Livre sont tous d'accord qu'il est venu; ils s'appuient sur ce qui est écrit dans les livres des douze prophètes : « Je vous enverrai le prophète avant la venue du Seigneur, » et dans

1. נָשִׁיחַ « le Messie rédempteur », identification que je dois à l'obligeance de M. J. Halévy.

2. Probablement Çaoshyans.

3. *Qor.*, ch. IV, v. 157.

4. *Qor.*, ch. IV, v. 156.

le livre d'Isaïe : « O Bethléem, c'est de toi que sortira le véritable, le sincère ; la sincérité sera écrite sur sa ceinture, et la vérité sur sa sangle ; le loup demeurera avec l'agneau, et l'enfant jouera avec les vipères sourdes aux enchantements<sup>1</sup> ; Jésus sera pour vous le Messie, ainsi que l'Antéchrist ; ce seront deux Messies ; de son temps sortiront Gog et Magog. »

On a dit : Il sera de la descendance d'Isaïe, fils d'Éphraïm<sup>2</sup>.

Ensuite, les interprètes ont différencié d'avis ; la plupart d'entre eux ont dit que ce serait Jésus lui-même qui descendrait dans ce bas monde ; mais une secte a prétendu que la descente de Jésus signifie l'apparition d'un homme lui ressemblant par ses qualités de mérite et d'excellence, comme on dit d'un homme bon que c'est un ange, et d'un méchant que c'est un démon ; que par cette expression, on a eu en vue la comparaison, non l'identité absolue des personnes. Cependant d'autres ont dit : C'est son esprit qui descendra dans le corps d'un homme nommé également Jésus. Mais Dieu sait mieux la vérité !

#### LEVER DU SOLEIL A L'OCCIDENT

Certains exégètes, à propos de ce passage du Qor'an : « Le jour où un signe d'entre ceux de ton Seigneur viendra vers eux, la foi ne profitera plus à l'âme qui n'aura pas cru auparavant<sup>3</sup> », disent que ce signe est le lever du soleil à l'Occident. Une tradition qui nous est rapportée d'Abou-Horéira nous a transmis ces paroles : « Il y a trois signes après lesquels, quand ils se seront montrés, la foi ne profitera plus à l'âme, c'est le lever du soleil à l'Occident, la Bête et l'Antéchrist. »

On a dit, en décrivant ce phénomène, que lorsque serait

1. Isaïe, ch. XI, *passim*.

2. Allusion probable à Isaïe, XI, 1, où il est question d'Isaï, père de David.

3. Qor., ch. VI, v. 159.

venue la nuit au matin de laquelle le soleil se lèvera à l'Occident, le soleil restera emprisonné, et cette nuit durera autant que trois nuits ; l'homme lira la section du Qor'an qu'il doit lire, dormira, se réveillera, tandis que les étoiles resteront fixes et brillantes, et que la nuit restera comme elle est ; et ils se diront les uns aux autres : Avez-vous jamais vu une nuit pareille ? Puis le soleil se lèvera à l'Occident, semblable à un drapeau noir, et montera à l'horizon jusqu'à ce qu'il arrive au méridien, puis il reviendra sur ses pas de la manière habituelle. A partir de ce moment, il sera trop tard pour se repentir avant le jour de la résurrection.

On rapporte d'Ali qu'il aurait dit : Ensuite le soleil se lèvera à l'Orient pendant cent vingt ans, mais des années courtes, de la durée d'un mois, le mois de celle d'une semaine, la semaine de celle d'un jour, le jour de celle d'une heure.

Beaucoup de compagnons du prophète observaient attentivement le soleil [pour voir s'il se lèverait à l'Occident], et parmi eux Ḥodhaïfa ben el-Yémân, Bilâl<sup>1</sup> et 'Aïcha.

#### MANIFESTATION DE LA BÊTE TERRESTRE

Dieu a dit : « Lorsque la sentence prononcée contre eux sera prête à recevoir son exécution, nous ferons sortir de la terre un monstre qui leur parlera<sup>2</sup>. » Beaucoup de légendaires disent que cette bête sera velue, emplumée et duvetée de toutes sortes de couleurs ; elle aura quatre pieds, une tête comme celle du taureau, des oreilles d'éléphant, des cornes de bouquetin, un cou d'autruche, un poitrail de lion, des pieds de chameau ; elle tiendra le bâton de Moïse et le sceau de Salomon ; elle s'élèvera jusqu'au ciel.

1. Bilâl ben Rabâḥ, muezzin du prophète, mort à Damas en 18, 20 ou 21 de l'hégire. Cf. Nawawi, p. 176.

2. *Qor.*, ch. XXVII, v. 84.

Personne ne saura son nom; elle rendra resplendissant le visage du vrai croyant en passant son bâton sur lui, et il deviendra blanc; elle posera son cachet sur le nez de l'infidèle, que la noircceur couvrira; et l'on dira [sans crainte de se tromper]: O vrai croyant! ô infidèle!

On rapporte d'Abdallah ben 'Omar qu'il a dit: C'est la bête au cou gros et puissant dont a parlé Et-Témim ed-Dàri; et d'El-Hasan ces paroles: « Moïse (que le salut soit sur lui !) demanda au Seigneur de lui faire voir la Bête: celle-ci se montra pendant trois jours sans qu'on sût où était son extrémité; il demanda alors à Dieu de la faire rentrer. » On dit qu'elle se mettra en marche, à la tête de ses troupes, à la poursuite des pèlerins (mais Dieu sait mieux la vérité!), qu'elle marchera le jour et s'arrêtera la nuit, que tout le monde, assis ou debout, la verra, et qu'elle n'entrera pas dans la mosquée. Les hypocrites la flatteront, et elle leur dira: Est-ce que vous croyez que la mosquée vous sauvera de moi? Est-ce que ce n'était pas ainsi hier? Telle est la doctrine qui découle du sens exotérique. Certes, l'apparition d'une bête de cette espèce, le lever du soleil à l'Occident ou dans n'importe quelle région du ciel n'est pas impossible à Dieu, ni plus difficile ou pénible que de croire que le soleil s'est créé lui-même et s'est placé sur la voie qu'il parcourt. Le lever de cet astre à l'Occident n'est pas plus étonnant que de croire que son édifice se détruira, que sa forme s'effacera, qu'il sera dépouillé de sa lumière, que son orbite sera démolie. La preuve que c'est possible au moment de ces calamités, a déjà été démontrée, en y joignant la disparition totale du monde, et l'anéantissement de son essence même après qu'elle aura existé.

Quelques-uns d'entre ceux qui nient la nouveauté du monde et sa destruction croient que le lever du soleil à l'Occident signifie l'apparition d'un souverain, qui ensuite s'emparera de toute la terre et vaincra tous les autres souverains. C'est là une explication insoutenable, que la

raison n'admet pas; car il n'est pas possible, en aucune façon ni pour aucun motif, que le monde entre dans le pouvoir d'un seul homme, ou dans sa vie, ou dans son terme, ou qu'il atteigne l'Orient et l'Occident de la terre, et que tous les habitants lui obéissent et lui soient soumis, qu'il y fasse exécuter ses ordres et ses décisions. Un homme seul, quelque longue que soit sa vie et prolongés que soient ses jours, ne saurait parcourir le monde entier, ni la moitié, ni même une partie. Ce qu'on raconte des rois qui ont réduit la terre entière en leur possession est une sorte de légende; quant à Salomon (que le salut soit sur lui !), c'est un miracle qui lui est spécial, et l'adversaire qui dispute avec nous n'en peut pas citer un pareil.

Si ce que nous avons dit était vain, il faudrait que le lever du soleil à l'Occident fût comme son lever à l'Orient, à moins qu'on ne nie complètement cela, en parlant de l'établir par des preuves tirées de sa propre doctrine et de sa voie. Cela rentrerait alors dans la question de la sincérité des prophètes. Si notre adversaire avait recours à l'explication que ce phénomène et ce qui lui ressemble sont une chose extraordinaire, il faudrait qu'il admette également que sa création et ce qui lui ressemble sans être du même genre sont également extraordinaires, jusqu'à ce que sa vraie croyance soit dévoilée au sujet de l'athéisme et de l'hérésie, et que la discussion en vienne tout bonnement aux preuves de l'existence de Dieu et de la Création du monde. C'est pourquoi, dans plus d'un endroit du présent livre, il a été posé comme condition d'être attentif à cette question et de s'y aguerrir, parce qu'elle est la base établie solidement et la pierre angulaire sur laquelle tout repose.

Quant au mot *dâbba*, c'est un nom qui s'applique à tout ce qui rampe et se traîne d'entre les diverses espèces d'animaux, homme, bête féroce, bête brute, oiseau, reptile. Dieu a dit: « Dieu a créé de l'eau toute bête qui marche<sup>1</sup> », et

1. *Qor.*, ch. XXIV, v. 44.

parmi lesquelles il y en a qui rampent sur leur ventre, d'autres qui marchent sur deux ou quatre pieds. Dieu a dit encore : « Il n'y a point de bête sur terre à la nourriture de qui Dieu ne pourvoie<sup>1</sup> », et ailleurs : « Il n'y a point d'animal plus méchant auprès de Dieu que les sourds et les muets qui n'entendent rien<sup>2</sup> ; » ici le mot *animal* signifie particulièrement les hommes.

Si quelqu'un dit que ce mot est une expression figurée désignant un homme ou un ange, ce serait une explication admissible, à la condition de ne pas considérer comme authentiques les légendes ayant rapport à la description et aux qualités de la bête mentionnées plus haut ; mais si les traditions sont authentiques, il n'y a qu'à les suivre. J'ai entendu quelqu'un dire : Le sens du mot *dâbba*, c'est un grand savant, dont Dieu fait paraître le discours quand il veut, et au moyen duquel il réduit les hommes au silence.

On rapporte également qu'"Ali (que soient sur lui les bénédictions et le salut de Dieu !) a dit : Je suis la bête de la terre, je suis ceci, je suis cela (mais Dieu sait mieux la vérité !). On a dit aussi qu'"Abdallah ben Zobéîr<sup>3</sup> était cette bête.

#### DE LA FUMÉE

Dieu a dit : « Mais attends-les au jour où le ciel fera surgir une fumée visible à tous<sup>4</sup>. » El-Hasan, dit-on, a prononcé ces paroles : « Il viendra une fumée qui remplira l'espace entre le ciel et la terre ; on ne distinguerà plus l'Orient de l'Occident ; elle saisira l'infidèle et sortira de ses ouïes ; pour les vrais croyants, elle se traduira par un rhume

1. *Qor.*, ch. XI, v. 8.

2. *Qor.*, ch. VIII, v. 22.

3. Voir sur ce célèbre prétendant au khalifat, le mémoire historique d'Étienne Quatremère paru dans le *Journal Asiatique* de 1832 et tiré à part.

4. *Qor.*, ch. XLIV, v. 9.

de cerveau ; puis Dieu les en délivrera au bout de trois jours ; ces événements auront lieu tout près de l'heure dernière. » La plupart des exégètes expliquent la fumée par la famine<sup>1</sup> qui atteignit les Musulmans au temps du prophète.

#### APPARITION DE GOG ET DE MAGOG

Dieu a dit : « Quand la promesse du Seigneur s'accomplira, il la réduira en pièces ; les promesses de Dieu sont infaillibles<sup>2</sup>. » Il nous est parvenu, au sujet de la description et du nombre de ces peuples, des traditions dont Dieu seul connaît la quantité. On est d'accord qu'ils habitent à l'Orient de la terre. Une tradition qui remonte à Makhoûl prétend que la partie habitée de la terre s'étend sur un espace de cent années de marche, dont quatre-vingts appartiennent à Gog et Magog, deux peuples divisés chacun en quatre cent mille peuplades, entièrement dissemblables les unes des autres.

Une autre, qui se rattache à l'autorité d'Ez-Zohri, dit qu'ils sont trois peuples, Mausik<sup>3</sup>, Tâwil<sup>4</sup> et Tadrîs ; une espèce est comme des cèdres et des arbres de haute taille ; une autre a le corps de la même largeur que sa hauteur ; la troisième espèce étend l'une de ses oreilles par terre et se recouvre de l'autre comme une couverture de lit. On dit aussi que la hauteur de leur corps n'est que d'un empan ou un peu plus.

On dit que leur apparition se produira après que Jésus aura tué l'Antéchrist ; lorsque le moment sera venu, Dieu fera de la digue de Dhôu'l-Qarnéïn un monceau de poussière,

1. Cf. Béïdâwî, *Anwâr et-Tanzîl*, éd. Fleischer, t. II, p. 245.

2. *Qor.*, ch. XVIII, v. 98. Il est question de la digue destinée à arrêter Gog et Magog, et construite par Dhôu'l-Qarnéïn. *Qor.*, ch. XVIII, v. 93 et suiv.

3. Voir ci-dessus, p. 64, note 2.

4. Voir ci-dessus, p. 64, note 3.

comme il l'a mentionné (plus haut), de sorte qu'ils pourront sortir de leur pays. On prétend que leur avant-garde sera en Syrie et leur arrière-garde à Balkh. Les premiers d'entre eux arriveront au lac et boiront de son eau; puis viendront ceux du milieu, qui lècheront ce qui en restera; enfin viendront les derniers, qui diront: Il y avait autrefois ici de l'eau. Ils resteront sept ans sur la terre; puis ils se diront: Nous avons vaincu les peuples de la terre; si nous combattions les habitants du ciel? Ils lanceront leurs flèches contre celui-ci, et Dieu les renverra teintes de sang; et ils croiront en avoir fini avec les habitants du ciel. Dieu enverra des vers blancs dans leur nuque, et ils se trouveront morts le matin. Les bêtes, ayant le pied enflé, s'emporteront contre eux, sans avoir été enivrés<sup>1</sup>. Puis Dieu enverra contre eux le ciel, qui les détournera vers la mer.

Dans la tradition qui se rattache à l'autorité de Ka'b (el-Aḥbār), il est dit: « Ils creuseront la digue avec leurs pioches chaque jour, puis ils reviendront chez eux; mais la digue se rétablira dans son état primitif jusqu'à ce que le terme fixé soit arrivé; alors l'un d'entre eux s'écriera: « S'il plait à Dieu! » et ils apparaîtront à ce moment-là.

On rapporte qu'ils le lècheront<sup>2</sup>.

On a dit, en les décrivant, que les uns étendent par terre une oreille pour se coucher, que d'autres ont la longueur égale à la largeur, d'autres sont comme de hauts cèdres, d'autres ont quatre yeux, deux à la tête et deux à la poitrine, d'autres n'ont qu'un seul pied et bondissent comme des gazelles, d'autres sont entièrement recouverts de poils comme les bêtes, d'autres sont anthropophages, d'autres ne boivent absolument rien que du sang; aucun d'eux ne meurt sans que mille yeux ne clignent en regardant ses reins.

1. Le texte me paraît inintelligible.

2. Le lac dont il a été question plus haut? Ce semble une interpolation provenant de quelque inadvertance du copiste.

Dans la Bible, il est écrit que Gog et Magog paraîtront à l'époque du Messie, se diront que les Israélites possèdent des richesses et des vases nombreux, se dirigeront vers Jérusalem et pilleront la moitié de la ville, dont l'autre moitié restera indemne; Dieu enverra contre eux un châtiment céleste, et ils mourront jusqu'au dernier. Les Israélites obtiendront comme butin les vases<sup>1</sup> de leur armée, en quantité suffisante pour que, pendant sept ans, on n'ait pas besoin de bois à brûler. Voilà une partie de ce qui est raconté dans le livre de Zacharie<sup>2</sup>.

Quant à ce qui nous est rapporté par la tradition (dont Dieu sait mieux si elle est vraie ou fausse), il est certain que les hommes admettent communément que Gog et Magog sont des peuples à l'Orient de la terre; il est possible qu'ils héritent du territoire d'autres peuples et s'en emparent à leur détriment.

Er-Rébi<sup>3</sup>, d'après Abou 'l-'Aliya, dit : Gog et Magog sont deux hommes; on dit aussi que ce sont les Turcs et les Délémites. C'est là une explication que l'intelligence peut admettre; quant aux autres descriptions, il faut les laisser telles quelles<sup>3</sup>.

On a dit que les hommes durerait encore vingt ans après l'incursion de Gog et de Magog, et que, durant ce temps, ils accompliraient comme d'habitude les rites du pèlerinage et de la visite ordinaire de la Mecque.

#### APPARITION DES ABYSSINS

Les savants en ces matières nous apprennent que les hommes, après la destruction de Gog et Magog, resteront, autant que Dieu le voudra, dans l'abondance et la tranquill-

1. Ibn-al-Wardi a « les instruments, l'attirail », ce qui est plus intelligible.

2. Notamment Zach., XIV, 2.

3. Proprement : Le faire passer sur leur face.

lité ; puis les Abyssins se montreront, ayant à leur tête le Possesseur des deux rangées de pierres ; ils dévasteront la Mecque et démoliront la Ka'ba, qui ne sera plus jamais rebâtie. Ce sont eux qui extrairont de la terre les trésors de Pharaon et de Qâroûn<sup>1</sup>. L'auteur ajoute : Les Musulmans seront rassemblés pour les combattre, ils les tueront et enlèveront leurs femmes ; on vendra un Abyssin pour un manteau de poil de chameau<sup>2</sup>. Puis Dieu (qu'il soit exalté et glorifié !) enverra un vent qui détournera l'âme de chaque Musulman.

MENTION DE LA PERTE DE LA MECQUE

Une tradition attribuée à 'Ali (que les bénédicitions et le salut de Dieu soient sur lui !) rapporte ceci : « Faites le pèlerinage avant que vous ne soyez plus en mesure de l'accomplir ; car, j'en jure par celui qui a créé le grain et formé l'être vivant, il enlèvera cette maison d'au milieu de vous, et personne d'entre vous ne saura plus où elle était la veille. » Il ajouta : « Il me semble que je vois un homme noir, aux jambes décharnées, qui la soulève et la brise en morceaux, brique après brique. »

DU VENT QUI SAISIRA LES ÂMES DES CROYANTS

On dit que Dieu enverra un vent du Sud plus moelleux que la soie, plus parfumé que le musc, qui ne laissera personne ayant dans son cœur le poids d'un atome de foi, sans l'enlever ; puis les hommes resteront cent ans sans connaître ni religion ni religiosité ; ce seront les pires des créatures de Dieu ; c'est eux qui verront se lever l'heure du jugement pendant qu'ils seront occupés à trafiquer dans leurs marchés.

1. Cf. Hughes, *A Dictionary of Islam*, p. 281.

2. Cf. Dozy, *Dictionnaire des éléments arabes*, p. 292.

Dans la tradition rapportée par 'Abdallah ben Yézid<sup>1</sup>, d'après son père, d'après le prophète, celui-ci a dit: « L'heure dernière n'arrivera qu'après que Lieu aura été adoré cent ans sur la terre. »

D'après 'Abdallah ben 'Omar, le prophète a dit: « L'ange préposé à la trompette recevra l'ordre d'en sonner; à ce moment il entendra un homme dire : Il n'y a d'autre dieu que Dieu! Et le jugement sera retardé de cent ans. »

#### DE L'ENLÈVEMENT DU QOR'ÂN

On rapporte d'Abdallah ben Mas'oud qu'il a dit : « Le Qo'rân est plus ennemi du cœur de l'homme que le troupeau de chameaux ne l'est de son entrave. » On lui répliqua : « O père d'Abd er-Rahmân! Comment est-ce possible, puisque nous en avons fixé le texte dans notre mémoire et nos registres? — Il sera enlevé, répondit-il; on ne le mentionnera plus, et on ne le lira plus. »

#### DU FEU QUI SORTIRA DES PROFONDEURS D'ADEN, ET QUI POUSSERA LES HOMMES AU LIEU DE L'ASSEMBLÉE

Hodhaïfa ben Osayyid a rapporté cette parole du prophète : « Il y aura dix signes avant l'heure dernière, et ce feu sera l'un de ces signes. » Une autre version dit: « L'heure dernière ne se lèvera pas avant qu'il ne sorte du feu du territoire du Hidjâz, qui éclairera le cou des chameaux à Bostra<sup>2</sup>. » Une troisième version porte ces mots : « Avant qu'il ne sorte un feu du Hađramaут. » Il y a beaucoup de divergence dans les traditions qui ont rapport à cette légende.

1. El-Hodhalî, cf. Bélâdhori, p. 472.

2. Ville de la Syrie centrale ou Ḥaurân, appelée aussi parfois Eski Châm.

DES APPELS DE LA TROMPETTE

Ces appels sont au nombre de trois; deux auront lieu dans le monde actuel, le troisième dans la vie future. Dieu a dit: « Qu'attendent-ils donc ? Est-ce un seul cri parti du ciel qui les surprendra au milieu de leurs querelles ? — Ils ne pourront ni disposer par leurs testaments, ni retourner auprès de leurs familles' »

El-Hasan, d'après Chéibân<sup>1</sup>, d'après Qatâda, d'après 'Ikrima, d'après Ibn 'Abbâs, rapporte que celui-ci a dit: L'heure dernière se mettra en mouvement, tandis que deux hommes, traitant d'affaires commerciales, auront déployé leurs vêtements; ils n'auront pas le temps de les replier; un autre sera occupé à boucher les trous du bassin de sa maison, et il n'aura pas le temps d'en boire de l'eau; un autre emportera le lait de sa chambelle, mais il n'aura pas le temps d'y goûter; un autre lèvera une bouchée à la hauteur de ses lèvres, mais il n'aura pas le temps de l'avaler; et il récita le passage du Qor'an où il est dit: « ... qui les surprendra au milieu de leurs querelles. » Et il ajouta: Elle leur surviendra brusquement.

DU PREMIER APPEL DE LA TROMPETTE

On dit que l'ange qui tient la trompette est Isrâfil, qui est la créature la plus rapprochée du Très-Haut; il a une aile en Orient et une autre en Occident; le trône est porté par son épaule, et ses pieds percent de part en part la terre inférieure et la dépassent de la distance de cent ans de marche, d'après ce qu'a raconté Wahib (ben Monabbih); ces choses, et autres

1. *Qor.*, ch. XXXVI, v. 49-50.

2. Ben 'Abd-er-Rahîman, grammairien. Cf. Sprenger, *op. cit.*, t. III, p. cxvi.

semblables, sont de celles qu'on dit pour augmenter la certitude dans l'esprit de l'homme du peuple et lui faire mieux comprendre et approfondir la grandeur de l'œuvre divine. Nous avons expliqué, en parlant des anges, que ce sont des êtres spirituels, dont l'esprit est un corps simple ; il est inutile de se fatiguer à les décrire comme on le fait des corps composés. On dit aussi que cet ange est 'Azrâïl. Le prophète a dit, à ce qu'on rapporte : « Comment pourrais-je vivre dans les délices, alors que l'ange de la trompette a déjà embouché son instrument, et penche son front pour voir quand il recevra l'ordre d'en sonner ? »

TRADITIONS RELATIVES A LA TROMPETTE

On rapporte que cette trompette ressemble à une corne dans laquelle chaque être doué de souffle a sa demeure désignée ; elle a trois branches : une sous le sol de la terre ; c'est de celle-ci que sortent les esprits qui retournent à leurs corps ; une seconde sous le trône de Dieu, c'est par là que Dieu envoie les esprits aux morts ; et la troisième est placée dans la bouche de l'ange : c'est par celle-ci qu'il souffle. Lorsque, prétend-on, seront passés les signes et les indications, annonçant la venue des derniers jours, que nous venons de mentionner, l'ange proposé à la trompette recevra l'ordre de sonner l'appel de la terreur, de le prolonger et de le continuer, mais non pas de manière à durer plusieurs années. C'est de cette sonnerie que Dieu a dit : « Qu'attendent-ils donc ? Est-ce le cri épouvantable qui les saisira sans délai ? » et ailleurs : « Aujour où l'on sonnera de la trompette, tous ceux qui sont dans les cieux et sur la terre seront saisis d'effroi, à l'exception de ceux que Dieu voudra<sup>2</sup>. » Lorsque ce cri commencera à se faire entendre, les créatures auront peur,

1. *Qor.*, ch. XXXVIII, v. 14.

2. *Qor.*, ch. XXVII, v. 89.

seront étonnées et saisies d'égarement ; ce cri deviendra plus effroyable, plus horrible chaque jour. Les habitants du désert et les tribus nomades, étonnés, se rendront dans les bourgades et les villes ; mais le cri grandira, et ils se réfugieront dans les grandes métropoles ; ils laisseront sans ouvrage les bergères et les bestiaux au pâturage. Par peur de ce bruit, les bêtes fauves et sauvages viendront se mêler aux hommes et vivre familièrement avec eux ; c'est ce qui est annoncé par le Qor'an : « Quand les chamelles seront abandonnées, et que les bêtes sauvages seront rassemblées<sup>1</sup>. » Puis le cri augmentera encore ; les montagnes quitteront la surface de la terre et deviendront un mirage mouvant, phénomène annoncé par le Qor'an : « Quand les montagnes seront mises en mouvement<sup>2</sup>, » et dans cet autre passage : « Les montagnes voleront comme des flocons de laine teinte<sup>3</sup> ; » la terre tremblera et se cassera en morceaux, ainsi que Dieu l'a dit : « Lorsque la terre tremblera de son tremblement<sup>4</sup>, » et ailleurs : « Le tremblement de terre de l'heure dernière sera terrible<sup>5</sup>. » Puis le soleil se ploiera, les étoiles se dissémineront, les mers se gonfleront et les hommes encore vivants seront spectateurs de ces phénomènes ; la nourrice, à ce moment,oubliera son nourrisson, les femmes enceintes déposeront leur fardeau, les enfants auront des cheveux blancs, les hommes, terrifiés, tituberont comme des ivrognes, quoique n'étant pas ivres ; mais le châtiment de Dieu est si terrible !

On rapporte, d'après Abou-Dja'far er-Râzî, qui cite l'autorité de son père, d'après er-Rébi<sup>6</sup>, d'après Abou 'l-'Aliya, d'après Obayy, d'après Ka'b, que celui-ci a dit : « Pendant que les hommes seront au marché, la lumière du soleil disparaîtra,

1. *Qor.*, ch. LXXXI, v. 4-5.

2. *Qor.*, ch. LXXXI, v. 3.

3. *Qor.*, ch. CI, v. 4.

4. *Qor.*, ch. XCIX, v. 1.

5. *Qor.*, ch. XXII, v. 1.

les étoiles se dissémineront, puis les montagnes tomberont sur la surface de la terre; et alors la terre se mettra en mouvement et s'agitera, car Dieu a institué les montagnes pour être des pieux qui l'empêchent de vaciller ; les génies se réfugieront auprès des hommes, les hommes auprès des génies ; les quadrupèdes, les oiseaux, les bêtes sauvages de diverses espèces se mêleront les unes aux autres ; les génies diront : Nous vous apporterons des nouvelles ; en conséquence, allez-vous-en. Or, voici qu'un feu s'enflammera, puis un vent surviendra qui les fera périr. »

Tout ce qui précède ressort du texte formel du Qor'an ; il n'est permis à aucun croyant de le rejeter et de le traiter de mensonge.

C'est pendant ce cri que le ciel sera comme du goudron, les montagnes comme des flocons de laine ; les parents ne s'informeront pas de leurs proches ; alors le ciel se fendra et s'ouvrira en plusieurs portes ; un pavillon de flammes entourera les bords de la terre, les génies s'envoleront pour s'enfuir de peur et gagneront les régions descieux, contre lesquels ils se cogneront le visage et retomberont sur la terre ; c'est ainsi que Dieu a dit : « Réunion des génies et des hommes, si vous pouvez franchir les limites du ciel et de la terre, fuyez ! », etc. On ajoute que les morts ne sauront rien de tous ces événements. Ensuite aura lieu le second appel.

#### DU SECOND APPEL DE LA TROMPETTE

C'est celui qui est annoncé dans le Qor'an en ces termes : « Toutes les créatures du ciel et de la terre expireront, excepté celles dont Dieu disposera autrement<sup>1</sup>. » Les commentateurs ont dit : Donc tous mourront lors de cet appel, à l'exception de ceux qu'embrasse l'expression de *châ'a*

1. *Qor.*, ch., LV, v. 33.

2. *Qor.*, ch., XXXIX, v. 68.

« il a voulu »; mais on n'est pas d'accord sur la question de savoir qui sont ceux-ci. Certaines Gens du Livre prétendent que l'action de saisir les âmes<sup>1</sup>...; mais Dieu sait mieux la vérité!

Les Gens du Livre sont également en désaccord touchant la description de l'ange de la mort. Certains d'entre eux disent que Dieu a confié le soin de saisir les âmes à Fâni, qui est celui qu'on appelle l'ange de la mort; d'autres disent que cet ange tient un sabre; quand il le tire du fourreau, quiconque l'aperçoit meurt sur place; certains d'entre eux disent aussi qu'avec ce sabre il sépare les âmes du ciel; mais beaucoup d'entre eux sont d'un avis contraire et disent que Dieu n'a chargé personne de saisir les âmes, mais que, lorsque le corps de l'être animé est fané et que ses membres actifs s'affaiblissent, le souffle le quitte.

Quant aux Musulmans, certains disent que le monde d'ici-bas est devant l'ange de la mort comme une nappe servie, ou un plateau, ou des vases, où il puise à sa guise; d'autres disent qu'il a des auxiliaires qui arrachent les âmes au corps; lorsque ceux-ci atteignent les hauts degrés, il s'en charge lui-même. D'autres enfin disent qu'au contraire, sa nature a été instituée le contraire de la vie; partout où il se présente, la vie cesse devant lui. Dieu sait mieux la vérité!

#### DE L'INTERVALLE ENTRE LES DEUX APPELS DE TROMPETTE

On dit qu'il s'écoulera quarante ans<sup>2</sup> pendant lesquels la terre restera dans le même état où elle s'est trouvée après les phénomènes effroyables et les tremblements de terre qui l'ont éprouvée; son ciel pleuvra, ses eaux couleront, ses arbres produiront des fruits mûrs, et cependant il n'y aura d'être vivant ni sur sa surface ni dans ses entrailles; puis Dieu ressuscitera les morts pour le jugement.

1. Lacune. Tout ce passage manque dans Ibn al-Wardi.
2. Comparez L. Gautier, *Ad-Dorra al-Fâkhira*, p. 40.

DIFFÉRENTES OPINIONS DES MUSULMANS AU SUJET DE L'EXPRESSION DU QOR'ÂN : « IL EST LE PREMIER ET LE DERNIER<sup>1</sup> »

Dieu a dit : « Comme nous avons produit la création, de même nous la ferons revenir<sup>2</sup>. — Tout ce qui est sur la terre passera ; la face seule de Dieu restera environnée de majesté et de gloire<sup>3</sup>. — Tout périra, excepté sa face<sup>4</sup>. — Toute âme goûtera la mort<sup>5</sup>. »

Le sens de ces versets a été transformé et appliqué à la destruction de tout être en dehors de Dieu, à cause de cet autre passage du Qor'an : « On sonnera de la trompette, et toutes les créatures des cieux et de la terre expireront, excepté celles dont Dieu disposera autrement<sup>6</sup> », passage qui indique que la destruction ne s'étendra pas à la totalité des créatures. Nous avons cherché à concilier ces versets, après qu'il a été possible que le verset contenant l'exception soit destiné à interpréter les autres ; de sorte que nous disons : L'exception se produit au moment de l'appel de trompette annonçant l'anéantissement, qui devient général entre les deux appels, ainsi que la tradition le rapporte ; et cela, nous le faisons pour qu'on n'aille pas s'imaginer que le Qor'an soit en contradiction avec lui-même.

El-Kelbi, d'après Abou-Çâlih, d'après Ibn 'Abbâs, dit au sujet du passage du Qor'an : « Tout périra, sauf sa face, » que cela veut dire que tout être périra nécessairement, à l'exception du paradis, de l'enfer, du trône, du *korsî*, des houris aux yeux noirs et des bonnes œuvres. On a dit, sur

1. *Qor.*, ch. LVII, v. 3.

2. *Qor.*, ch. XXI, v. 104.

3. *Qor.*, ch. LV, v. 26 et 27.

4. *Qor.*, ch. XXVIII, v. 88.

5. *Qor.*, ch. III, v. 182; ch. XXI, v. 36, et ch. XXIX, v. 56.

6. *Qor.*, ch. XXXIX, v. 68.

le passage du même livre qui contient l'exception : « Excepté celles dont Dieu disposera autrement, » que cela désigne les martyrs, qui se tiendront autour du trône, ayant leurs sabres en sautoir ; d'autres disent que cette exception s'applique aux houris aux yeux noirs, d'autres disent Moïse, qui n'est jamais mort, ou bien Gabriel, Michel, Israfil, l'ange de la mort, et les porteurs du trône<sup>1</sup>. On dit que Dieu ordonnera à l'ange de la mort de saisir les âmes des mortels, puis il lui ordonnera à lui-même de mourir, ce qui arrivera, et il ne restera plus d'autre être vivant que le Dieu Très-Haut, qui à ce moment dira : « A qui l'empire aujourd'hui ? » Et personne ne lui répondra<sup>2</sup>. Alors il dira : « Dieu est l'unique, le victorieux<sup>3</sup>. » Telles sont les légendes rapportées par la tradition ; mais les Musulmans ne sont pas d'accord entre eux sur certains détails.

#### DE LA PLUIE QUI FERA LEVER LES CORPS DES DÉFUNTS

On dit que lorsqu'il se sera passé quarante ans entre les deux appels de trompette, Dieu fera pleuvoir de dessous le trône une eau épaisse, ayant la consistance du goudron et du sperme humain<sup>4</sup>, qu'on appelle l'Eau de la Vie; les corps des défunts se mettront à germer à la façon des légumes verts.

Ka'b ajoute : Dieu ordonnera à la terre et aux mers, et les oiseaux et les bêtes sauvages recevront l'ordre de restituer ce qu'ils ont englouti du corps humain, jusqu'au dernier poil et toute partie du corps plus grosse, afin que leurs corps soient complets. On dit que la terre dévore le corps de l'homme tout entier, à l'exception du coccyx,

1. Cf. t. I<sup>r</sup>, p. 155.

2. Cf. L. Gautier, *op. cit.*, p. 35.

3. *Qor.*, ch. XII, v. 39; ch. XXXVIII, v. 65, et ch. XXXIX, v. 6.

4. Cf. L. Gautier, *op. cit.*, p. 36; Wolff, *Muhammed. Eschatologie*, trad., p. 102.

qui persiste à la façon de l'œil de la sauterelle, qui est invisible au regard; et Dieu se sert de cet os pour reconstruire le corps de l'homme sur lui; et ses différentes parties se recomposent sur lui<sup>1</sup>, comme les atomes de poussière qui voltigent dans un rayon de soleil. Lorsque le corps est entièrement recomposé, Dieu lui insuffle l'esprit, le tombeau s'entrouvre au-dessus de lui, et il se dresse sur ses pieds.

#### DU TROISIÈME APPEL DE LA TROMPETTE

Cet appel est annoncé dans le Qor'an par ce passage : « La trompette sonnera une autre fois, et voilà que tous les êtres se dresseront et regarderont<sup>2</sup> », et par celui-ci : « Il n'y aura qu'un seul cri parti du ciel, et tous rassemblés comparaîtront devant nous<sup>3</sup>. » Dieu rassemblera les âmes des créatures dans le tube de la trompette et ordonnera à l'ange qui tient celle-ci de les insuffler dans leurs corps et de dire : « O vous, os usés, articulations coupées, poils déchirés, Dieu vous ordonne de vous réunir pour être jugés. » Ces parties du corps se rassembleront; puis l'ange crierai : Levez-vous pour être passés en revue par le Tout-Puissant; et elles se lèveront; c'est ce que le Qor'an a annoncé par ces mots : « Le jour où ils s'élanceront de leurs tombeaux aussi promptement que les troupes qui courrent se ranger sous leurs étendards<sup>4</sup> », et par ceux-ci : « Dans ce jour, la terre s'ouvrira soudain au-dessus d'eux; ce sera le jour du rassemblement; cette œuvre nous sera facile<sup>5</sup>. » Quand ils sortiront de leurs tombeaux, le vrai croyant trouvera toute prête une monture qui lui est envoyée par la miséricorde de Dieu, en vertu de la promesse faite dans le Qor'an : « Le jour où

1. Cf. L. Gautier, *op. cit.*, p. 37.

2. *Qor.*, ch. XXXIX, v. 68.

3. *Qor.*, ch. XXXVI, v. 53.

4. *Qor.*, ch. LXX, v. 43.

5. *Qor.*, ch. L, v. 43.

nous rassemblerons devant le Miséricordieux les hommes pieux, avec toutes les marques d'honneur<sup>1</sup>; » le débauché marchera à pied: « Le jour où nous précipiterons les criminels dans l'enfer<sup>2</sup>. » On trouve en effet, dans le Qor'an, sur la description de la résurrection et les preuves du rassemblement, des choses qui ne se rencontrent pas dans les autres livres divins révélés, parce que le peuple auquel ce livre était révélé ne croyait pas à la résurrection.

DU RASSEMBLEMENT DES CRÉATURES

El-Hasan (que Dieu ait pitié de lui!) a dit: « Voici les paroles du prophète : Le jour de la résurrection, les hommes seront rassemblés sans chaussures, nus, muets, isolés. » Là-dessus une de ses femmes s'écria: « N'auront-ils pas honte d'être ainsi? — Ce jour-là, répondit le prophète, chaque homme aura une occupation qui lui tiendra lieu de tout le reste<sup>3</sup>. »

Saïd ben Djobair a dit, sur ce passage du Qor'an: « Vous revenez à nous, dépouillés de tout, tels que nous vous créâmes la première fois : » On restituera à chacun d'eux ce qui s'est séparé de son corps, jusqu'à l'ongle qui a été coupé et au cheveu qui est tombé.

Dans la tradition rapportée par Mo'âdh ben Djabal<sup>4</sup> et El-Miqdâm ben Ma'dî-Karib<sup>5</sup>, d'après le prophète, celui-ci a dit : Les hommes seront ressuscités, le jour du jugement.

1. *Qor.*, ch. XIX, v. 88.

2. *Ibid.*, v. 89.

3. Cette anecdote est citée dans L. Gautier, *op. laud.*, p. 86. Ghazâlî lui donne une forme un peu différente et nomme la femme 'Âicha, tandis que dans l'*Ilŷa 'Oloûm eddin* du même auteur, il l'appelle Saudâ.

4. Compagnon du prophète et jurisconsulte, mort en Syrie en 18 hég. (639). Cf. Nawawi, p. 559.

5. Compagnon du prophète, mort en Syrie en 87 hég. (706).

depuis le premier jusqu'au dernier, depuis l'avorton jusqu'au vieillard décrpit, sous la forme d'hommes de trente-trois ans, ce qui est l'âge de Jésus.

Parmi les arguments dont Dieu s'est servi pour convaincre ceux qui nient la résurrection, il y a ce passage du Qor'an : « O hommes, si vous doutez de la résurrection, considérez que nous vous avons créés de poussière, puis d'une goutte de sperme, qui devint un grumeau de sang, puis un morceau de chair<sup>1</sup>, etc., » jusqu'aux mots : « Tu as vu tantôt la terre séchée, mais que nous y fassions descendre de l'eau, la voilà qui s'ébranle, se gonfle et fait germer toute espèce de végétaux luxuriants. » Dieu a comparé la vie de la créature, après sa mort et sa résurrection du tombeau, à la vie de la terre après qu'elle était desséchée, et à la germination de ses herbes et de ses arbres. Et ailleurs : « L'homme n'a-t-il pas vu que nous l'avons créé d'une goutte de sperme<sup>2</sup>? » jusqu'à ce verset : « Dis : Celui qui la revivifie, c'est le même qui l'avait créée la première fois<sup>3</sup>. » Le Très-Haut a encore dit : « Ils disent : Est-ce que, lorsque nous serons devenus os et cendres, nous pourrons nous lever sous une forme nouvelle? — Dis-leur : Oui, quand même vous seriez pierre ou fer, je vous ressusciterai<sup>4</sup>. » Et encore : « Il vous a créés et vous ressuscitera comme une seule âme<sup>5</sup>. » Et enfin : « Cela lui est facile<sup>6</sup>. »

DIFFÉRENTES OPINIONS DES MUSULMANS SUR LA MANIÈRE  
DONT LE RASSEMBLEMENT AURA LIEU

Il n'y a absolument aucune divergence entre les sectateurs des diverses religions sur le principe de la résurrection et

1. *Qor.*, ch. XXII, v. 5.
2. *Qor.*, ch. XXXVI, v. 77.
3. *Ibid.*, v. 79.
4. *Qor.*, ch. XVII, v. 52-53.
5. *Qor.*, ch. XXXI, v. 27.
6. *Qor.*, ch. XXX, v. 26.

du rassemblement, et personne sur la terre ne le nie, à la seule exception de l'hérétique athée, dont l'opinion ne peut être considérée comme formant une divergence. La diversité des opinions ne se produit qu'au sujet des différentes descriptions qu'on en a données et que nous énumérerons, s'il plaît à Dieu!

L'âme se demande comment prendre la seconde production; qu'elle la compare à la première création, qui a consisté à réunir du limon, à y joindre la chaleur vitale, à la mouvoir par la matière du souffle, et à la rendre raisonnable au moyen de l'âme discernante, de sorte qu'elle est devenue un homme qui s'applique au travail. Une tradition rapporte cette parole : « Celui qui considère le printemps, qu'il multiplie la mention de la résurrection et de la revivification des morts! » L'on dit aussi : « Que le printemps ressemble à la résurrection ! »

La plupart des Musulmans croient que les différentes sortes de créatures, génies, hommes, bêtes, seront rassemblées pour être rétribuées selon la loi du talion et l'équité. On nous rapporte d'El-Hasan et d'Ikrimâ que ces deux personnages disaient : « Le rassemblement, pour les bêtes, c'est leur mort; » ce qui veut dire qu'ils ne croyaient pas à la résurrection des animaux.

Certains d'entre les Gens du Livre prétendent qu'au jour de la résurrection Dieu ordonnera à Isrâfil de réunir les âmes de ceux qui méritent une récompense ou un châtiment, sur une broche, puis de leur souffler dessus. Ils nient la résurrection des animaux, des enfants en bas âge, des fous, de ceux qui n'ont pas entendu la bonne parole. D'autres nient l'existence de la trompette, du pont Çirât et de la balance<sup>1</sup>, et disent : Lorsque les hommes meurent, le Messie est envoyé pour les faire revivre; les élus se rendent au paradis et les réprouvés dans l'enfer. Beaucoup d'entre leurs

1. Cf. t. I<sup>r</sup>, p. 192.

savants disent que la résurrection ne s'applique qu'aux âmes, non aux corps, et qu'elle a lieu sous une forme différente de la forme des corps que nous voyons, et qui est celle de la vie éternelle et de la durée sans fin : l'homme n'est pas simplement corps et esprit, mais il est à la fois esprit, souffle, âme, forme, néant, force, langage, vie, neuf qualités<sup>1</sup> dont la dixième est cette forme terrestre obscure que nous connaissons. Parfois, nous sommes témoins des transformations que subissent les minéraux qui sont extraits de la terre, fondus, liquéfiés, purifiés, et se transforment ainsi en une matière plus subtile, plus belle, plus noble ; de même on ne nie pas que pour l'homme, sa disparition, le malheur qu'il éprouve alors, puis sa résurrection, ne signifient pas qu'il n'augmente en subtilité, en finesse, bref, qu'il n'acquière une situation entièrement différente de celle qu'il a aujourd'hui, et cela parce qu'il a été créé pour l'éternité. Mais Dieu sait mieux la vérité !

#### DE LA STATION

Les Musulmans ont cette tradition que les hommes se rassembleront à Jérusalem. On rapporte que le prophète a dit : « C'est là le lieu de la réunion et de la résurrection. » Beaucoup de Juifs disent la même chose.

Kâ'b, dit-on, est l'auteur de la tradition suivante. Dieu regarda la terre et dit : Je vais fouler une partie de ta surface ; alors les montagnes cherchèrent à se devancer l'une l'autre et les rochers s'abaissèrent, et Dieu en remercia la terre et dit : Ceci sera mon siège et le lieu du rassemblement de mon peuple ; ceci sera mon paradis, et ceci mon enfer ; cet autre endroit sera pour ma balance, lorsque je jugerai au jour du Jugement dernier.

Certain d'entre eux a dit : Dieu a formé la Çakhra au

1. Il n'y en a que huit d'énumérées.

moyen du grain de corail appliqué à la terre ; c'est sur elle qu'il jugera les hommes. Mais j'en ai entendu un autre dire que c'était là une tradition apocryphe des habitants de la Syrie et que Dieu ressusciterait les hommes dans l'endroit qu'il voudrait.

#### DU CHANGEMENT DE LA TERRE

Dieu a dit : « Le jour viendra où la terre et les cieux seront changés ; les hommes comparaitront devant Dieu, l'unique, le vainqueur », c'est-à-dire les hommes ont déjà comparu. Certaines gens disent : Le changement consiste en ceci que Dieu enlèvera cette terre sur laquelle nous sommes et en étendra une autre, ainsi que le dit la tradition : « On étendra une terre aussi blanche que le sol d'Okâz, sur laquelle on ne versera pas illicitemen le sang, et où on ne commettra pas de péchés ; » d'autres disent : « On étendra une terre d'argent, aussi blanche que le pain cuit sur les cendres chaudes, qu'ils tireront de dessous leurs pieds et qu'ils mangeront. »

On rapporte qu'Aïcha (que Dieu soit satisfait d'elle !) interrogea le prophète au sujet de ce verset du Qorân et lui dit : « Où seront les hommes ? » Il répondit : « Sur le pont qui traverse la Géhenne. » On dit aussi qu'il a répondu : « Ils seront les hôtes de Dieu, et ils ne le trouveront pas inférieur à sa tâche. »

On rapporte qu'Ikrimâ a dit : « Cette terre sera repliée, et à côté d'elle se trouvera une autre terre sur laquelle se rassembleront les hommes. »

D'autres ont dit : Le changement de la terre signifie la transformation de son apparence extérieure actuelle ; ses montagnes seront mises en mouvement, ses eaux seront absorbées, ses arbres disparaîtront.

1. *Qor.*, ch. XIV, v. 49.

El-Kelbi, d'après Abou-Çâlîh, d'après Ibn-‘Abbâs, rapporte que celui-ci a dit : « Ce sera comme quand on dit à un homme : Tu t'es changé, alors qu'il n'a fait que changer de vêtements. » Et il en donne comme preuve ces vers d'El-‘Abbâs ben ‘Abd el-Moṭṭalib<sup>1</sup>:

Lorsque la séance des Auxiliaires fut entourée par sa famille, et que Ghifâr et Aslam s'y séparèrent d'eux,

Les hommes n'étaient plus ceux avec qui j'avais contracté un pacte, la demeure n'était plus celle que je connaissais.

D'autres encore ont dit : Elle sera changée, puis disparaîtra, car Dieu a prononcé pour elle la perte totale. Tout cela est admissible, parce que nous avons reconnu que Dieu a créé la terre du néant, sans prototype préexistant ; nous sommes donc tenus d'admettre que Dieu peut la rétablir de même qu'il l'avait créée. Mais Dieu sait mieux la vérité !

#### DU REPLOIEMENT DU CIEL

Certaines gens disent que cette expression signifie le changement de son soleil, de sa lune, de ses étoiles, de sa forme extérieure, tandis qu'il continue à exister, et de même pour la terre ; et ils s'appuient sur ce que Dieu a dit, en parlant de la durée du paradis et de l'enfer : « Tant que dureront les cieux et la terre<sup>2</sup>. » Ils ajoutent : Il n'y a point de contradiction, en admettant leur durée, avec l'idée du Jugement dernier ; car nous avons admis la durée du trône, du *korsi*, de la table, de la plume, du paradis, de l'enfer, des âmes et des bonnes œuvres. Quant à nos contradicteurs, ils seront obligés d'admettre que les âmes, quand elles sont anéanties puis rétablies, le sont autrement qu'elles ne l'étaient auparavant ; car les âmes, si elles continuaient d'être les mêmes, n'auraient pas été anéanties ; et si, après avoir été anéanties,

1. L'oncle du prophète.

2. *Qor.*, ch. XI, v. 109 et 110.

puis rétablies, elles étaient des âmes autres que les premières, la récompense et le châtiment leur seraient appliqués en dehors de tout mérite ou démerite de leur part. Il en est de même pour les corps, qui sont restitués du même limon dont ils avaient été créés, puis qui vivent éternellement dans le paradis et l'enfer.

Certains ont prétendu que le ciel n'est pas un corps, et que le sens de reploiemment ne peut s'expliquer que comme nous venons de le dire, tandis que d'autres affirment au contraire qu'il est un corps et qu'il sera plié à la façon dont on plie les livres, ainsi que nous l'apprend le sens externe de ce passage du Qor'an: « (Nous plierons les cieux), de même que l'ange Sidjill plie les feuillets écrits; comme nous avons produit la création, de même nous la ferons revenir; c'est une promesse qui nous oblige<sup>1</sup>; » et de cet autre: « La terre ne sera qu'une poignée de poussière dans sa main au jour de la résurrection, et les cieux ployés comme un rouleau dans sa droite<sup>2</sup>. »

Certains même ont rapporté cette tradition, à savoir que [le prophète en récitant ces paroles] montra avec sa main, qu'il avait fermée, qu'il resterait de la surface de la terre, telle et telle partie. Puis l'état du ciel changera, il deviendra comme du goudron, et comme une rose [à mille pétales, qui s'entr'ouvre], il se fendra et s'ouvrira en plusieurs portes; puis il sera replié.

Ceci ressort évidemment de la parole [divine], et cela est également possible; certains d'entre les adeptes de la première opinion, telle qu'elle a été mentionnée, relativement au ciel, à la terre et à leur changement d'état, disent que ce changement ne s'applique qu'aux habitants du ciel et de la terre, tandis que ces deux endroits restent dans le même état. Mais Dieu sait mieux la vérité!

1. *Qor.*, ch. XXX, v. 104.

2. *Qor.*, ch. XXXIX, v. 67.

DU JOUR DE LA RÉSURRECTION

On dit que la longueur de ce jour sera de mille années, au compte de jours du monde actuel, car Dieu a dit : « C'est un jour qui, auprès de ton Seigneur, vaudra mille années de celles que vous comptez<sup>1</sup>; » il décrit donc ce jour comme faisant partie des jours du monde actuel. Ce jour s'étend depuis le premier appel de la trompette jusqu'à ce que Dieu ait jugé ses créatures, que les élus entrent dans le paradis et les réprouvés dans l'enfer : tout ce qui vient après relève de la vie future. C'est ainsi que j'ai entendu un certain savant expliquer ce passage du Qor'ân.

Une certaine secte, à propos de ces mots : « Dans un jour qui vaudra cinquante mille ans<sup>2</sup>, » prétend que c'est le jour de la résurrection qui y est désigné ; mais la plupart des commentateurs sont d'avis que cette expression est une allégorie représentant les peines et les accidents désagréables qui surviendront à certaines gens qui estimeront ce jour de la longueur de cinquante mille ans. On dit : Ce jour sera composé de cinquante stations, dans lesquelles chaque homme sera interrogé ; lorsque la [dernière] station les aura tous réunis, le soleil leur sera rendu, sa chaleur sera doublée, et il fendra sur leur tête jusqu'à ce qu'il la recouvre jusqu'à la raie. Puis le trône descendra, porté par les anges ; ensuite la balance sera accrochée, le paradis et l'enfer seront amenés, on dressera le pont Çirât, et Dieu viendra comme il voudra, selon ce passage du Qor'ân : « Le jour où le ciel se fendra par nuages, et où les anges descendront par troupes<sup>3</sup> », et cet autre : « Les infidèles attendent-ils que Dieu vienne à

1. *Qor.*, ch. XXII, v. 46.

2. *Qor.*, ch. LXX, v. 4.

3. *Qor.*, ch. XXV, v. 27.

eux dans les ténèbres d'épais nuages, accompagné de ses anges? Alors tout sera consommé, tout retournera à Dieu<sup>1.</sup> »

Les Musulmans disent : Ensuite les élus séjourneront dans le paradis et les réprouvés dans l'enfer, à perpétuité, pour toute l'éternité, à jamais dans les siècles à venir. On ne sait pas si Dieu créera une nouvelle Création, ou un autre monde, une nouvelle terre, un nouveau ciel, s'il enverra aux hommes nouveaux des prophètes, s'il leur imposera les mêmes obligations qu'à leurs prédecesseurs.

On rapporte, d'après certain auteur, qu'il admettait la suppression totale des damnés après plusieurs siècles écoulés.

Parmi les Gens du Livre, il y en a qui prétendent que lorsque mille ans auront passé sur le paradis et l'enfer, ils périront et disparaîtront; les élus deviendront des anges et les réprouvés des os pourris<sup>2.</sup> Un savant juif m'a raconté que ses coreligionnaires ont une secte qui prétend qu'on ne sait pas depuis combien de temps durent les mondes, ni jusqu'à quand ils dureront; que la durée de chaque monde est de six mille ans; puis les créatures sont rassemblées, leurs comptes sont examinés, ce qui a lieu le septième jour, c'est-à-dire, me dit-il, le samedi; puis ils entrent dans le paradis et l'enfer; plus tard, les élus deviennent des anges et les réprouvés des os pourris; une autre Création, un autre ordre de choses se produit, et cela ne cesse pas. Chez eux, tout samedi est une résurrection de ce genre.

Parmi les anciens, il y en a qui ont prétendu que la Création est une preuve de bienfaits, de générosité et de libéralité, et qu'il ne convient pas au Dispensateur suprême de manifester à tout instant sa générosité, mais quand il aura détruit le monde actuel, il inventera un nouveau monde

1. *Qor.*, ch. II, v. 206.

2. Cf. t. I<sup>r</sup>, p. 187.

pour le remplacer; que de mondes il a déjà inventés et détruits!

D'autres parmi eux disent que la Création se transporte dans la vie future, de sorte que chaque jour il se lève une résurrection et le début d'un nouveau monde.

J'ai entendu certains Musulmans appuyer leur argumentation sur la tradition rapportée d'après El-Moghîra ben Chosba<sup>1</sup>: « Celui qui est mort, c'est que la résurrection s'est déjà levée pour lui. »

MENTION DES OPINIONS ATTRIBUÉES AUX ANCIENS  
SUR LA DESTRUCTION DU MONDE

Djâbir ben Hayyân<sup>2</sup> raconte que lorsque la marche des étoiles vers un terme désigné sera terminée, et qu'elles se sépareront des constellations qu'elles forment actuellement, et que les mouvements de la sphère céleste seront troublés et agités comme ils l'étaient avant l'agglomération des étoiles dans la première minute [du 1<sup>er</sup> degré] de la constellation du Bélier, la situation du monde changera, les quatre saisons de l'année empêteront les unes sur les autres, de sorte qu'il n'y aura plus d'hiver ni d'été fixes; des vents violents souffleront; les animaux et les plantes périront, parce que les pluies surviendront en dehors des époques habituelles, et parce que les tremblements de terre seront violents, les vents fréquents; les éléments se combattront : l'eau vaincra la sécheresse, et la sécheresse l'eau ; le feu s'attaquera aux plantes et aux animaux ; le mélange des compositions sera détruit,

1. Compagnon du prophète, mort en 50 hég. (670) à Koufa dont il était gouverneur pour Moâwiya. Cf. Ibn-Khâlitikân, *Biogr. Dict.*, t. II, p. 485, note 1; Nawâwi, p. 576.

2. Je ne doute pas qu'il ne faille corriger Djabbâr du texte en Hayyân. On sait que c'est le nom du fameux créateur de l'alchimie arabe, appelé en Europe Geber. Cf. Casiri, *Bibliotheca arabo-hispana Escorialensis*, t. I, p. 423; *Fihrist*, t. I, p. 354.

la terre sera déserte et vide, jusqu'à ce que les étoiles se rassemblent de nouveau au point où s'était produite leur séparation; à ce moment-là se produiront, pour la seconde fois, la création et la croissance.

Platon raconte, dans le livre de la Sophistique<sup>1</sup>, en parlant des âmes et de leur situation après qu'elles ont quitté les corps, ceci : L'âme mauvaise, quand elle est isolée du corps, reste éperdue et égarée sur la terre, jusqu'au moment de la dernière croissance. A ce moment-là, les étoiles tomberont de leurs orbites et se joindront les unes aux autres; elles formeront autour de la terre comme un cercle de feu, qui empêchera ces âmes de s'élever jusqu'à l'endroit qu'elles devraient occuper; la terre sera comme une prison pour elles. Le commentateur de Platon explique ce phénomène par la résurrection, le rappel des morts et la dernière croissance.

Aristote pense de même au sujet de la durée de ce qui est au-dessus de la sphère de la lune et qui ne souffre pas de transformation, ce qui veut dire jusqu'à l'époque actuelle; car il faut bien vous garder de pencher vers l'interprétation que les infidèles, imprégnés d'idées philosophiques, donnent aux opinions des anciens, alors que les preuves témoignent de la vérité de ce que nous avons dit, preuves qui sont encore corroborées par les livres de Dieu et les traditions de ses prophètes. Sache (que Dieu te garde!) que tout être doué de raison est convaincu par sa propre raison et contraint de reconnaître que la Création a eu un commencement et qu'elle a été inventée, et d'admettre qu'elle aura une fin et disparaîtra; c'est une conviction qu'on ne peut se dispenser d'avoir. Quant à savoir comment cela aura lieu, si c'est par la victoire de l'une des forces naturelles sur les autres, par l'effet d'un vent du Nord pernicieux, ou par une famine et

1. Dialogue connu sous le nom de *Sophistes*. Wenrich, *de Versionibus*, p. 120; *Führer*, t. I, p. 246, ligne 11, et plus haut, p. 63.

une épizootie, ou des massacres, ou comme ce que racontent les Musulmans et les Gens du Livre, ou par ce que disent d'autres que ceux-ci, c'est là une matière où la tradition et la légende peuvent se donner libre carrière, être divergentes et différentes; ces différences n'enlèvent rien à ce que la raison exige. Quant aux traditions qui nous sont rapportées, elles sont la marque distinctive de la religion et l'essence de la piété, ainsi que la vérité explicite; celui qui n'y croit pas telles quelles, en public ou en secret, et qui ne s'y attache pas fermement, et qui ne juge pas bon [de s'accrocher] des deux mains à la vérité qu'elles contiennent et d'y chercher son salut, ~~celui-là~~, quand même il serait d'une raison parfaite, d'une compréhension sûre, d'un jugement juste, d'un caractère ferme, d'une valeur personnelle généreuse, d'une maison illustre, d'un honneur prééminent, d'un zèle pénétrant, d'une ardeur brûlante, d'une conduite louable, d'une pudeur merveilleuse, d'un cœur délicat, d'une âme libérale, le plus désireux de faire le bien et d'être utile au plus grand nombre, le moins enclin à la haine, supportant le mieux l'injustice, se contentant de peu, s'abstenant de faire le mal, d'une générosité sans bornes, le mieux dirigé vers les mérites, et celui qui en possède le plus, ayant la main la plus ouverte, et réunissant le plus de qualités louables et d'actions d'éclat nobles, jointes à un désir extrême d'acquérir des mérites, de laisser un beau souvenir, d'amasser des louanges illustres, est néanmoins plus rapproché de l'insuffisance, de la sottise, de la faiblesse de la croyance, de mettre en opposition ce qui est visible avec ce qui est caché, de suivre ses passions, de préférer l'hypocrisie, de commettre des actions honteuses, de traiter avec mépris ceux qui ont des opinions opposées aux leurs, ou de les trouver plaisants, de renverser les qualités que nous avons énumérées et d'en faire des défauts, de les transformer en leurs contraires; il en est plus près, plus digne d'ailleurs et plus approprié à cela. Car celui qu'on a en vue n'a pas un motif tiré de lui-même qui

le pousse, ni un être pour le blâmer de sa faute; il ne va pas joyeusement vers ce qu'il choisit et ce qu'il désire; il n'est pas d'un désir sincère, ni empressé, ni orné de qualités précieuses; celui qui est ainsi, sa science n'a pas d'éclat, sa religion n'a pas de splendeur; il n'est pas admis et n'a pas de réputation intègre auprès des bienfaiteurs; il suffit d'un homme religieux et croyant à la religion, quand bien même ses actes seraient peu nombreux et ses mains impuissantes: [tu feras bien de le préférer], à cause de la beauté de sa forme, de l'extinction de sa fougue, de la tranquillité de ses membres, de sa belle modestie, de sa bonne nature, de la violence de ses passions contre les adversaires de sa religion et ceux qui cherchent à interpréter ses intentions, de sa prodigalité à l'endroit de sa fortune et de ses préoccupations à l'égard d'autrui.

Prenez garde, ô serviteurs de Dieu, à vos passions et à vos désirs, et à plusieurs classes de vos semblables que je décrirai à propos des diverses sectes de Musulmans, s'il plaît à Dieu! Tenez-vous-en ferme à la religion que Dieu a prescrite à ses créatures, qu'il a invitées à s'y attacher fermement, et pour la sauvegarde de laquelle il a pris d'eux des contrats et des engagements, pour laquelle il a révélé des livres et a envoyé des prophéties, pour laquelle il a fait des promesses à ceux qui répondaient à son appel et des menaces à ceux qui s'en détournaien<sup>t</sup>. Les preuves de sa démonstration sont manifestes, les monuments de sa sagesse sont certains; à vous de ne pas vous laisser séduire par les ignorants, les libertins et les mauvais sujets, et ceux qui se déchargent de toute responsabilité, parce que la part de bestialité et de sauvagerie est prédominante chez eux, à tel point que le terme extrême de la pensée de l'un d'eux est de remplir son ventre et de vêtir son dos, d'atteindre l'objet de sa concupiscence, de faire aboutir sa colère, de nuire à son ennemi; or ils ont revêtu de couleurs séduisantes des futilités brillant d'un éclat d'emprunt et des contes falsifiés, dont

l'extérieur est composé de doute et de dissimulation, et l'intérieur est plein d'infidélité et d'hérésie ; ils se livrent, au moyen de ces contes, à la chasse des jeunes gens ignorants et fraîchement arrivés à l'âge adulte, et remplissent de stupeur les gens du commun, qui n'ont pas l'excellence de la science ni un discernement développé. Quand quelque chose de leur part sera douteux pour vous, ne négligez pas de vous souvenir de ce que Dieu leur a toujours réservé depuis que le monde existe; aucun d'eux ne s'est montré indocile, soit pendant le paganisme, soit pendant l'islamisme, sans que Dieu ne l'ait brisé par une calamité; aucun n'a levé de drapé sans que Dieu ne l'ait épouvanté en le renversant sens dessus dessous et en le laissant dans l'obscurité; aucun n'a surgi sans qu'il ne déchainât contre lui les plus faibles de ses créatures, et aucun n'a dressé d'embûches contre la religion sans que Dieu ne les lui ait renfoncées dans sa gorge pour accomplir la promesse du Très-Haut, « pour le rendre victorieux de toutes les religions, quand même les polythéistes le trouveraient désagréable<sup>1</sup>. »

Or, la base de la religion de tout homme religieux sur la terre est de croire que Dieu le crée et l'anéantit, le fait vivre et le fait mourir; qu'il lui ordonne d'être juste et de faire le bien, lui interdit les abominations et les actions réprouvées, ainsi que l'iniquité; qu'il le ressuscitera après sa mort et lui répondra par une récompense pour ses bonnes actions et un châtiment pour ses mauvaises.

Tout le monde est d'accord là-dessus, il n'y a d'autres contradicteurs que les athées matérialistes, qui ne sont qu'une petite troupe. Quant aux adeptes des religions qui ont un livre révélé, ils doivent croire ce que nous avons mentionné, à savoir que Dieu a précédé sa Création, qu'il a créé tout ce qui est en dehors de lui, qu'il est unique, n'a ni associé ni être éternel coexistant avec lui ; qu'il a envoyé des

1. *Qor.*, ch. IX, v. 33, et LVI, v. 9.

prophètes et révélé des livres pour apporter la bonne nouvelle et les avertissements ; qu'il anéantira et détruira sa Création, puis la fera renaître de même qu'il l'avait créée, s'il le veut. Celui dont la croyance est telle, il est à espérer qu'il sera des élus, qui ne craignent rien, « qui n'ont pas peur et ne seront pas affligés<sup>1</sup> ».

1. *Qor., passim.*

FIN DU TOME DEUXIÈME

## TABLE ALPHABÉTIQUE

---

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>‘ABĀN, traditionniste, p. 54.</p> <p>‘ABĀN BEN ҪĀLIH, p. 162.</p> <p>‘ABĀN BEN TAGHLIB, p. 97.</p> <p>‘ABBĀS (lisez Ibn-), p. 97.</p> <p>‘ABBĀS (enfants ou descendants d’), p. 168, 164.</p> <p>el-‘ABBĀS ben ‘Abd-el-Moṭṭalib, vers cités, p. 195.</p> <p>el-‘ABBĀS es-Serrādj, traditionniste, p. 93.</p> <p>‘ABBĀSIDES (puissance des) censée prophétisée par le Qor’ân, p. 133.</p> <p>‘ABDALLAH, nom de l’Antéchrist, p. 166.</p> <p>‘ABDALLAH ben Lobâna, traditionniste, p. 155.</p> <p>‘ABDALLAH ben Mas’oud, traditionniste, p. 93, 94, 161, 181; voyez <i>Ibn-Mas’oud</i>.</p> <p>‘ABDALLAH ben el-Mobârek, traditionniste, p. 153.</p> <p>‘ABDALLAH ben Morra, traditionniste, p. 94.</p> <p>‘ABDALLAH ben Moslim ben Qotéïba, auteur du <i>Livre des connaissances</i>, p. 138; voyez <i>Ibn-Qotéïba</i>.</p> <p>‘ABDALLAH ben ‘Omar, traditionniste, p. 40, 95, 98, 145, 152, 164, 174, 181; voyez <i>Ibn-‘Omar</i>.</p> <p>‘ABDALLAH ben Sélâm, traditionniste, p. 3; voyez <i>Ibn-Sélâm</i>.</p> <p>‘ABDALLAH ben Yézid, traditionniste, p. 181.</p> <p>‘ABDALLAH ben Zobéïr, p. 176.</p> <p>‘ABD-EL-DJABBĀR ben el-‘Alâ, traditionniste, p. 96.</p> | <p>‘ABD-EL-MOUጀIM ben Idris, traditionniste, p. 142.</p> <p>‘ABD-ER-RAHÎM ben Alîmed el-Marwâzi, traditionniste, p. 93.</p> <p>‘ABD-ER-RAHMÂN (Père d’), surnom d’Abdallah ben Mas’oud, p. 181.</p> <p>‘ABD-ER-RAHMÂN ben el-Ach’ath se révolte contre el-Hadjdjâdj, p. 164, 165.</p> <p>‘ABD-ER-RAHMÂN ben Djobair, p. 151.</p> <p>‘ABD-ER-RAHMÂN ben el-Hasan, p. 152.</p> <p>‘ABD-ER-RAHMÂN ben Ka'b ben Mâlik, p. 95.</p> <p>‘ABD-ER-RAZZAQ, traditionniste, p. 164.</p> <p>‘ABD-EL-QADDÔS, traditionniste, p. 151.</p> <p>‘ABD-EL-WAHHÂB ben ‘Atâ el-Khaffâf, commentateur du Qor’ân, p. 156.</p> <p>‘ABIGAÏL la prophétesse, p. 109.</p> <p>ABOU ’L-‘ABBÂS ‘Abdallah es-Safîh, khalife abbaside, p. 158.</p> <p>ABOU ’L-‘ABBÂS es-Serrâdj, p. 151.</p> <p>ABOU ’L - AHWAQ, traditionniste, p. 93.</p> <p>ABOU ’L - ‘ÂLIYA, traditionniste, p. 150, 153, 179, 184.</p> <p>ABOU-ASMÎ er-Rahbi, traditionniste, p. 156, 158.</p> <p>ABOU-BEKR ben ‘Ayyâch, traditionniste, p. 160.</p> <p>ABOU-BICHR Mattâ ben Younous, traditionniste, p. 93.</p> <p>ABOU-ҪÄLIH ben Bâdhân, tradi-</p> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

tionniste, p. 94, 96, 102, 151, 187, 195.

ABOU-CHADJARA el-Hadrami. p. 147.

ABOU 'D-DERDÂ. sa predication à l'occasion d'un tremblement de terre à Damas. p. 35.

ABOU - DJÂBIR, traditionniste, p. 150.

ABOU-DJA'FAR el-Mançouri, khalite abbaside, p. 158.

ABOU-DJA'FAR er-Râzi. traditionniste. p. 143, 181.

ABOU-DJELDA, traditionniste, p. 150.

ABOU 'L-GHAMOËT, poète contemporain de Mohammed. vers cités, p. 110.

ABOU-HÂRIM Sahl ben Mohammed, grammairien de Baçra. p. 105.

ABOU - HODHAÏFA, traditionniste. p. 2, 17.

ABOU 'L-HUDHÉIL el-'Allâl. son opinion sur la fixation de la terre mouvante, p. 49; cite. p. 113; son opinion sur l'homme, p. 113.

ABOU-HORÉIRA, compagnon du prophète. p. 47, 55, 98, 152, 151, 164, 172.

ABOU 'L-JLOSEÏN el-Khayyât. son opinion sur l'homme, p. 113.

ABOU-IDRIS el-Khaulâni, compagnon du prophète, p. 149, 150, 152.

ABOU 'L-MOQAWWIM el-Ançâri, traditionniste, p. 51.

ABOU-MOSLIM (révolte d'), p. 157.

ABOU-MOËSI el-Baghawi, p. 156.

ABOU-MOWAÎNA, affranchi du prophète, p. 99.

ABOU-NÂQR el-Harachî savant égyptien. p. 111, 115.

ABOU-'OBÂIDA ben el-Djerrâh. p. 157.

ABOU-'OMÂMA, traditionniste, p. 97.

ABOU-'OYAINA (lisez Ibn-'Oyaina), p. 151.

ABOU-QILÂBA traditionniste, p. 156, 158.

ABOU-QOLÂM, id., p. 91.

ABOU-QORÂB, id., p. 161.

ABOU-SAYD el-Khodrî, compagnon du prophète, p. 115.

ABOU-SAYD el-Maqbari, p. 164.

ABOU-SORLIMA, traditionniste, p. 116.

ABOU 'I-TORLIL, id., p. 93, 96, 116.

ABOU-YÉZID el-Bastâni, ascète, p. 81.

ABOU-ZLID el-Ançâri, philologue de Baçra, p. 105.

ABOU 'Z-ZOBâL, traditionniste, p. 96.

ABRAHAM. Il y en a un dans chaque terre, p. 40; (temps écoulé entre) et Moïse, p. 139, 140, 141.

ABYSSINS (apparition des) aux derniers jours, p. 148, 179, 180.

ÂHM ben Dharr. traditionniste. p. 160.

el-ÂÇMAÏ, grammairien, p. 105.

ÂD (peuple de), p. 27, 28; auteur des monuments ruines de la Syrie, p. 138.

ÂDAM. p. 4, 137, 112, 145, 168, 170. Il y en a un dans chaque terre, p. 10; nombre des Adamis, p. 53; sa place dans la chronologie, p. 56; autorisé à formuler un souhait, p. 62; est de création récente, p. 65; son origine, p. 66; sa forme, p. 70, 71, 89; il reste quarante ans sans vie entre la Mecque et Tât. p. 77; les anges se prosternent devant lui, p. 78; il donne des noms aux êtres, p. 82, 83; il entre dans le paradis, p. 83; il en est chassé, p. 85; sa posterité, p. 86; civilisations antérieures à Adam, p. 136; durée de sa vie, p. 139; temps écoulé entre lui et Noé, p. 111; créatures ayant vécu avant lui, voyez *Pre-Adamites*.

‘ADEN (le feu qui sortira des profondeurs d’), p. 116, 181.

‘ADI BEN ZEID, poète anté-islamique, vers cités, p. 51, 60.

‘ARAHAN, roi de Perse antérieur à Hôchêng, p. 142.

‘ARASİYAB le Turc fait combler les sources du Sidjistan, p. 138.

AGATHODÉMON, origine des Harraniens, p. 131.

el-AHQÂF, vallée où aura lieu la résurrection, p. 96.

AHMED ben Mohammed ben el-Hadjdjadjes-Sidjzi, traditionniste de Chirdjân, p. 161.

AHMED ben Yahya, son opinion sur l’homme, p. 113. Voyez *Ibn-er-Rucendi*.

AHRIMAN (fin du royaume d’) chez les Mazdéens, p. 131.

‘AICHA. épouse du prophète, p. 173, 191.

ALAMOËT (forteresse d’), p. 163.

ALEXANDRE (regne d’), p. 139; voyez *Dhou'l-Qarnéen*.

ALEXANDRIE (d’Égypte<sup>1</sup>), p. 137.

‘ALI ben ‘Abdallah el-Qasri, auteur du *Livre des Conjonctions célestes*, p. 87.

‘ALI ben Abi-Talha, traditionniste, p. 153.

‘ALI ben Abi-Tâlib, p. 53, 57, 63, 93, 96, 103, 116, 152, 158, 160, 162, 163, 173, 176, 180; son opinion sur le monde, p. 57.

‘ALI ben Zéfd, traditionniste, p. 115.

ALMAGESTE de Ptolémée, p. 8, 41.

el-A‘MACH, traditionniste, p. 91.

ÂME UNIVERSELLE (monde de l’), sa position au-dessus des sphères, p. 44.

‘ÂMIR, traditionniste, p. 152.

‘ÂMIR ben ‘Âmir el-Bâqri, poète chiïte, vers cités, p. 161, note 2.

‘ÂMIR ben Dînâr, traditionniste, p. 52, 98.

ANAS, id., p. 97, 162.

ANAXAGORE, son opinion relativement au monde, p. 130.

ANAXIMANDRE de Milet, son opinion sur l’origine des animaux, p. 65; sur la fin du monde, p. 130.

ANAXIMÉNES, son opinion sur la fin du monde, p. 130.

ANÇARS, p. 85.

ANGE préposé aux mers, p. 43.

ANTÉCHRIST, p. 116, 148, 166, 168, 169, 170, 171, 172, 177.

el-ÂQÇÂ (mosquée) à Jérusalem, p. 168.

ARABES (étendue de l’Empire des, p. 40; (eroyance des) païens au sujet des chouettes, p. 110; (trêve entre les) et les Grecs, signe avant-coureur de la résurrection, p. 151; du desert, p. 167).

ARC-EN-CIEL (Explication de l’), p. 33.

ARDJABHAZ (Aryabhatta), p. 135.

ARISTOTE. Son opinion sur la matière du soleil, p. 18; sur les étoiles, p. 19; son explication des éclipses, p. 25; son opinion sur la Voie lactee, p. 27; sur le tonnerre; la comparaison qu’il en fait avec le craquelement du bois humide, p. 32; sur le flux et le reflux, p. 43; sur le vide en dehors du monde, p. 49; son allégorie relative à la connaissance de Dieu, p. 81; son opinion sur l’âme, p. 119; sur la corruption de la matière, p. 130; sur les années millénaires, p. 136; sur la fin du monde, p. 200.

ARKEND, p. 135.

ARTÂT ben el-Moundhir, traditionniste, p. 151.

ASBÂT, id. p. 165.

ASCLÉPIUS le médecin, le même

qu'Asclépiades : son opinion sur l'âme, p. 119.

ASLAM, tribu arabe, p. 195.

‘ATA ben Yasâr, traditionniste, p. 17, 39, 153; il croyait à la pluralité des mondes, p. 40.

‘AUF ben Mâlik el-Achdjâ‘î, compagnon du prophète, p. 151.

AURORES BORÉALES, p. 33.

el-AUZÂ‘î, traditionniste, p. 155.

‘AZÂZIL, nom propre d'Iblis, p. 59.

‘AZRÂ‘IL, ange de la trompette, p. 183.

BABYLONIENS, leur comput des années du monde, p. 136.

BAÇRA, ville où un Juif explique à l'auteur le début du Pentateuque, p. 71.

BAGHDÂD, prise par les Bouïdes, p. 154.

BALAHÔUT, nom du Sphinx d'Égypte, p. 46, note 1.

BALKH, ville où se trouvera l'arrière-garde de Gog et Magog, p. 178.

BANOU-OMAYYYA, p. 158.

BAQI‘, cimetière de Medine, p. 98.

BAQIYYA ben el-Walid, traditionniste, p. 58, 151.

el-BARÂ ben ‘Azib, p. 101.

el-BARÂ ben Ma‘rouf, contemporain du prophète, p. 95.

BARANOÛT, vallée du Hadramaut où demeurent les esprits des damnés, p. 96, 97.

BARIQ, fleuve du paradis, p. 99.

BASTÂMÎ, voyez *Abou-Yézid*.

BEDR (combat de) où le prophète interpelle les morts, p. 97.

BEHÈMOT, nom du poisson qui soutient la terre, p. 46.

BÉIDÂ, localité près de la Mecque, p. 160.

el-BEIROU‘TI, traditionniste, p. 155.

BÉISÂX, ville de Palestine, p. 170.

BÊTE (la) des derniers jours, p. 148, 172 et suivantes.

BLTHLÉEM, p. 172.

BIBLE (la), citée, p. 179: voyez *Pentateuque*.

BICHR ben Abdallah, traditionniste, p. 150.

BICHR ben el-Mo‘tamir, p. 112: son opinion sur l'homme, p. 113.

BILÂL, muezzin du prophète, p. 173.

BIRQI‘, nom du premier ciel, p. 6, 7.

BOSTRA, ville de la Syrie centrale, p. 181.

BOUDHISATTVA (Bodhisattva), p. 87, 88.

CÂFÂ et Marwa, à la Mecque, p. 163.

CÂFIYYA, fille de Huyayy, épouse du prophète, p. 84, 85.

CÂRWÂN ben Salim, traditionniste, p. 94, 151.

ÇÂ’IF ben Çâ’id le Juif, incarnation de l'Antéchrist au temps de Mohammed, p. 166.

ÇAIN, fils d'Adam et d'Ève, p. 76.

ÇAKHRA, rocher au centre de la mosquée d'Omar à Jérusalem: légendes qui s'y rattachent, p. 45, 47, 193.

ÇALÇÂU, terre à potier. expression coranique, p. 72.

ÇALLA, traditionniste, p. 152.

ech-CHA‘BI, traditionniste, p. 152, 169.

ÇHAIHR ben Mauchab, id., p. 58.

ÇHAIIBÂN ben ‘Abd-er-Rahmân, grammairien et exégète, p. 47, 182.

ÇHAMEAU (bataille du), p. 163.

CHARÂHIL, ange préposé à la nuit, p. 36, 37.

ÇHÉITÂN (diverses significations du mot), p. 62.

CHI'ITES (vers) composés sur le Jugement dernier, p. 161; leur opinion sur le Mahdi, p. 163.

CHINE, censée antipode de Fou-chêndj, p. 38; voisine de Khotan, p. 157.

CHINOIS, leur comput de la durée du monde, p. 54, 135; leur apparition à la fin des jours, p. 154.

CHO'CÂÏB ben Çâlih commandera la révolte du Khorasân aux derniers jours, p. 157.

CHOUSTER (prise de) par les Arabes, p. 150.

CHRÉTIENS, leur opinion sur le premier jour du monde, p. 50. voyez *Gens du Litre*.

ÇIRÂT (le pont), p. 192, 197.

CONSTANTINOPLE (prise de) aux derniers jours, p. 164 et suiv.

CONSTELLATIONS zodiacales, p. 15: leur nature, p. 16.

ÇOUFIS (les) croient à l'incarnation de la Divinité, p. 81.

DÂBBA, nom de la Bête des derniers jours, p. 175, 176.

ed-DAHÎMÂK, traditionniste, p. 10, 12, 17, 63, 72.

DAKHKH, mot cabalistique dont se sert Mohammed pour combattre l'Antéchrist, p. 166.

DAMAS (tremblement de terre à), p. 35; (mosquée de), p. 158; (région de), p. 159.

DANIEL 'le prophète), p. 150; son livre, p. 144.

DAVID et l'ange de la mort, p. 108; et Abigail, p. 109: (temps écoulé entre) et Jésus, p. 139, 140; lignée de), p. 171.

DÉILÉMITES, pris pour Gog et Magog, p. 179.

DÉLUGE (période écoulée entre le), Noé et Abraham, p. 139.

DÉMOCRITE, son opinion sur la lune, p. 25; sur le vacillement de la terre, p. 44; sur l'origine des animaux, p. 65.

DÉMONS (création des), p. 60: leur nature, p. 62.

DHOÛ 'L-AÇBA' el-'Adwâni, poète anté-islamique, vers cité, p. 110.

DHOÛ 'L-QARNÉIN, date que lui attribuent les astronomes, p. 140; rupture de sa digue, p. 177.

DHOU 'R-ROMMA, poète, p. 106.

DJÂBIR ben 'Abdallah, traditionniste, p. 95, 96.

DJÂBIR ben Hayyân. l'alchimiste Geber, p. 199.

DJÂBOULQÂ et Djâboulsâ, contrées fabuleuses, p. 64.

DJÉHÂN, fleuve du paradis, p. 42.

DJINNS, p. 62: voyez *Génies*.

DJOBâIR, p. 63; voyez *Ibn-Djobair*.

DJORâIBA ben el-'Achyam el-Faqâsi, poète anté-islamique, vers cités, p. 132.

DJOUTMÂ (vendredi), jour final de la Création, p. 50.

DJOWÉIBIR, voyez *Haubar*.

DOMRA ben Rabi'a. traditionniste, p. 152.

ed-DORÂH. maison céleste en face de la Ka'bâ. p. 10.

DOTMA, ange préposé aux âmes des infidèles, p. 97.

DOUNYâ, le monde actuel, raison de ce nom, p. 56; ses significations, p. 57.

DICALISTES, leur opinion sur la fin du monde, p. 131.

EAU DE LA VIE, p. 188.

ÉDEN, paradis terrestre, p. 51, 74.

ÉGYPTE (Haute-), patrie d'Hermès Trismégiste, p. 88, 137.

ÉLÉPHANT (année de l'), p. 110.

EMPÉDOCLE, son opinion sur l'origine des animaux et des plantes, p. 66.

EUPHRATE, fleuve du paradis,

p. 42; il dépose sur ses rives une grenade colossale, p. 42.

ÈVE créée d'Adau, p. 74.

EYYOUB ben Bâdhân, traditionniste, p. 94.

FÂNI, ange de la mort chez les Gens du Livre, p. 186.

FARDJOÛT, bourgade de la Haute-Égypte, p. 144.

FARVARDADJÂN, fête des revenants en Perse, p. 110.

FÂTIMA, p. 163; (descendants de) à Khotan, p. 157; (tombeau de) à Médine, p. 159.

FÂTIMA, fille de Qais, p. 169.

el-FEZARI (Abou-Ishaq Ibrahim ben Habib), astronome, p. 8.

FILS de la mangeuse de cœurs, personnage de la fin des temps, p. 158.

FIROÜZ le Délénite, p. 155.

FLUX et reflux, leur explication, p. 43.

FORÂT ben el-Forât, p. 96.

FOUCHENDJ, ville près de Hérât, dont l'antipode serait la Chine, p. 38.

GABRIEL (l'archange), p. 147, 149, 188; chargé de rapetisser la taille d'Adam, p. 89; prononce la prière funéraire à la mort d'Adam, p. 90; conversation entre lui et le prophète, p. 144; sa voix au Jugement dernier, p. 155.

GÂHAMBÂR, fête des saisons chez les Mazdeens, p. 4 67.

GAYÔMARTH, nom du premier homme chez les Mazdeens, p. 67; existait avant Adam ou était son fils, p. 112.

GÉHENNL, p. 191.

GÉNIES, leur création, p. 58 et suivantes; leur nature, p. 61; leur père, p. 62.

GENS DU LIVRE, p. 171, 186, 192;

rapportent une légende qui rattache les tremblements de terre à la montagne Qâf, p. 35; leur opinion sur la première chose créée par Dieu, p. 36.

GHARQAD, arbre des Juifs, p. 169.

GHIFÂR, tribu arabe, p. 195.

Gog et Magog, p. 64, 132, 146, 148, 169, 172, 177, 179; étendue de leur territoire, p. 40.

GRECS (étendue de l'Empire des), p. 40; (territoire des), séparé de la Syrie par des déserts, p. 138.

GRONDEMENT souterrain (explication du), p. 34.

HABIB ben Abi-Châbit, traditionniste, p. 93.

HÂCHÉMITE (le) qui paraîtra aux derniers jours, p. 147, 156.

HÂCHÉMITES, prédictions relatives à la fin de leur puissance, p. 154.

HÂCHIM (fils de), les Abbasides, p. 157.

Haçif, traditionniste, p. 102.

el-HADJARI, traditionniste, p. 93.

HA'DRAMAUT, p. 96. 181.

HALLÂDJ, voyez Hoséïn ben Mâncour.

HALO (explication du), p. 33.

HAMMÂD eth-Thaqâfi, p. 156.

HAMMÂD ben Zéid, p. 52, 145.

HAMMÂM, frère de Wahb ben Monabbih, p. 141.

HAMZA ben Habib, p. 151.

HARÂMIL, ange du jour, p. 37.

el-HARITH Abou-Morra, nom d'Iblis quand il était jeune, p. 59.

HARRÂNIENS, admettent la récompense et le châtiment, p. 131.

el-HASAN [el-Baçri], p. 47, 50, 89, 100, 145, 162, 174, 176, 182, 190, 194; tradition relative aux vents, p. 29; son opinion sur l'enseignement des noms des êtres à Adam, p. 83; prière qu'il compose sur le péché originel, p. 86.

HASAN (père de), surnom d'Ali ben Abi-Tâlib, p. 103.

el-HASAN [fils d'Ali], p. 163.

el-HASAN ben Ibrahm el-Bayâdi, traditionniste de la Mecque, p. 156.

HAUBAR [ou Djowéfib], sa doctrine des pré-adamites, p. 60.

HÂWIL, peuple fabuleux, p. 64.

HIDJÂZ, p. 101; bouleversement de son désert aux temps préhistoriques, p. 138.

HÉITHAM ben 'Adiy, traditionniste, p. 93.

HERMÈS l'Ancien, le même qu'Énoch ou Idris, p. 88; origine des Harrâniens, p. 131; Trismégiste, vivait avant Adam, p. 137.

HICHÂM ben el-Ghâr, p. 157.

HICHÂM ben el-Hakam, son opinion sur le corps particulier qui soutient la terre par-dessous, p. 48; son opinion sur l'esprit, p. 112; sur l'esprit et le corps, p. 113; sur l'homme, *ibid.*; controverse entre lui et En-Nazzâm, p. 114.

HIRBED des Mazdéens du Fârs, p. 54.

HÔCHENG, ancien roi de Perse, p. 142.

HODHAÏFA. p. 111, 150, 152.

HODHAÏFA ben Oséid, traditionniste, p. 146, 181.

HODHAÏFA ben el-Yémân, p. 149, 173.

HORMOZÂN, gouverneur persan de Choustèr, p. 150.

HORMUZD (règne d') chez les Mazdéens, p. 131.

el-HOSÉIN, fils d'Ali, p. 163: ses descendants à Khotan, p. 157.

HOSEÏN ben Mançûr Hallâdj, vers cités, p. 82.

HOVAYY ben Akhtab, p. 143.

IBLIS, p. 153; il tente le poisson Béhémot, p. 46; durée de son obéissance, p. 55; son nom propre, p. 59; tradition du prophète qui lui est relative, p. 64; il attaque et tue Gayômarth, p. 67; il refuse de se prosterner devant Adam, p. 74, 78, 83; il entre dans le paradis terrestre grâce au serpent, p. 85; sa voix lors du Jugement dernier, p. 155.

IBN-ABI-NADJÎH, traditionniste, p. 54.

IBN-'ABBÂS, p. 1, 6, 30, 31, 34, 49, 51, 52, 53, 54, 59, 73, 85, 93, 96, 99, 102, 109, 141, 142, 152, 153, 154, 156, 160, 182, 187, 195; son opinion sur la femme, p. 76.

IBN-EL-DJALD, son opinion sur le tonnerre et la foudre, p. 32.

IBN-'ABDALLAH, p. 82.

IBN-'ABDALLAH el-Qasri, auteur du *Livre des Conjonctions*, p. 134.

IBN-'ADJLÂN, jurisconsulte et traditionniste, p. 103.

IBN-CAYYÂD, nom d'un personnage pris pour l'Antéchrist, p. 166, 167.

IBN-CHIHÂB, traditionniste, p. 95.

IBN-DJAHM, poète arabe, vers cités, p. 75.

IBN-DJOBAÏR, traditionniste, p. 54.

IBN-DJORAÏDJ, traditionniste, p. 102.

IBN-DORÉID, poète et philologue de Baqra, p. 105.

IBN-ISHAQ, biographe du prophète. p. 1, 5, 11, 70, 71, 73, 84, 89; il rapporte l'opinion des Israélites sur le jour où le monde a commencé d'être, p. 50; voyez Mohammed ben Ishaq.

IBN-KHORDÂDBEH, son *Histoire*, citée, p. 139.

IBN-MAS'ÔUD, p. 10; voyez 'Abdal-lah ben Mas'oud.

IBN-EL-MOQAFFA<sup>c</sup> donne des renseignements sur les bouleversements préhistoriques du désert du Hidjâz, p. 138.

IBN-EL-MOU'MIN, p. 98.

IBN-'OMAR, p. 147, 152; voyez 'Abdallah ben 'Omar.

IBN-'OYAÏNA (Sofyân), traditionniste, p. 98, 149, 150, 151.

IBN-QOTÉIBA; voyez 'Abdallah ben Moslîm.

IBN-ER-RAWENDI, son opinion sur l'esprit, p. 112; sur l'esprit et l'homme, p. 113; sur la persistance des sensations après la mort, p. 114; voyez Ahmed ben Yahyâ.

IBN-SÉLÂM, traditionniste, p. 2; voyez 'Abdallah ben Selâm.

IBN-SIRÎN, p. 164.

IBN-ES-SOLEÏMÂNI, p. 152.

IBRAHÎM, fils du prophète Moham-med, meurt le jour d'une éclipse de soleil, p. 24: son éloge funèbre, p. 111.

IBRAHÎM ben Abi-'Abla, traditionniste, p. 152.

IBRAHÎM en-Nazzâm (Ibn-Bechâr), son opinion sur l'esprit et sur l'homme, p. 112, 113.

IDRISSITES, p. 163.

'IKRIMA, traditionniste, p. 17, 51, 52, 54, 102, 109, 141, 182, 192, 194.

'ILLIYYOUN, séjour des élus jusqu'au jour de la résurrection, p. 96, 100.

INDE (peuples de l'). opinion relative à Adam, p. 87.

INDIENS, ont calculé la durée du monde, p. 54: opinion d'une secte d'entre eux sur l'origine des animaux, p. 67: leur opinion sur la beauté, p. 81: leur croyance aux revenants, p. 110: leur comput des années du monde, p. 136.

ISAË (livre d'), cite, p. 172.

ISAIE, fils d'Éphraïm, p. 172.

ISMA'IL ben Abi-Khâlid, p. 94.

ISRAËL (fils d'). p. 171.

ISRAËLITES, leur sortie d'Égypte,

p. 139; leur durée, p. 142, 143; ils lutteront contre Gog et Magog, p. 179; voyez Juifs.

ISRÄFIL, ange qui tient la trompette, p. 182, 188, 192.

JÉRUSALEM, p. 168; ville où se réuniront les esprits des croyants, p. 97; construction du Temple, p. 139; (prise de), signe de la fin des temps, p. 151; attaquée par Gog et Magog, p. 179: lieu du rassemblement, p. 193.

JÉSUS, fils de Marie, p. 146, 162, 168, 177, 191; comparé à Adam par le Qor'an, p. 71; (temps écoulé entre) et Moham-med, p. 139; date que lui attribuent les astronomes, p. 140; sa descente à la fin des temps, p. 171, 172; il tue l'Antéchrist, p. 169.

JOSEPH, prophète des génies pré-adamiques, p. 59, 60.

JOUR (nature du) pour les anciens et les Musulmans, p. 35.

JOURS de la semaine, leurs attributions, p. 52.

JUGEMENT dernier, p. 193, 195.

JUIFS, p. 167, 169, 171: opinion d'une secte d'entre eux sur la durée du monde, p. 50; leur opinion sur la forme d'Adam, p. 70; sur les âmes et l'ange de la mort, p. 108; leur croyance relativement au Messie, p. 132; leur opinion sur le lieu du rassemblement, p. 193; leurs idées sur la résurrection, p. 198.

KA'B ben Mâlik, p. 95.

KA'B el-Ahbâr, p. 1, 54, 150, 164, 165, 178, 184, 188, 193; son livre mentionné, p. 39: son opinion sur la grenade colossale déposée par l'Euphrate, p. 42.

KA'BA (démolition de la), p. 180.

KÂM, nom de la sixième terre, p. 72.

KELB (tribu de), p. 160.

el-KELBI (Mohammed ben Câ'ib ben Bichr), exégète du Qorân et traditionniste, p. 2, 3, 5, 77, 79, 86, 96, 102, 143, 187, 195.

K F R, lettres tracées sur le front de l'Antéchrist, p. 167.

KIMÁOS (Kimâs ou Cumas?), son explication du flux et du reflux, p. 43.

KHAÎTHAMA ben Soleïman el-Qotachi, traditionniste de Tripoli de Syrie, p. 96.

KHÂLID ben 'Abdallah, p. 93.

KHÂLID el-Hadhdhâ, p. 156.

KHORASÂN, province où paraîtront les drapeaux noirs, p. 156, 157.

KHORRÉMITES, leur opinion sur les étoiles, p. 20.

KHOTAN, canton voisin de la Chine, p. 157.

KORSI, trône de Dieu, p. 187, 195.

KORZ ben 'Algama, traditionniste, p. 149.

KOÛH-i ALBOURZ, nom donné en persan à la montagne de Qât, p. 44.

Koûh-i CHÂH, nom persan de la montagne où habitait Gayômarth, p. 67.

Koûthâ, localité près de Koûfa, p. 167.

el-MÂBÂ, localité, p. 160.

MÂNDI (le), p. 156 et suivantes, 160, 162 et suivantes.

el-MÂNDIYYA, ville d'Afrique, p. 163.

el-MÂKÂNI, sobriquet du Bouide Moïzz-ed-Daula, p. 154.

MÂKHÔÔL, traditionniste, p. 40, 41, 157, 177.

MÂLIK ben Anas, jurisconsulte, p. 95.

MA'MAR, traditionniste, p. 112, 161.

MANGEUSE de cœurs (Fils de la , personnage qui apparaîtra à la fin des temps, p. 158.

MANSIK, peuple fabuleux, p. 177.

MANSIONS des planètes, p. 13 : de la lune, p. 15.

MARIE (la Vierge), citée dans le Qorân, p. 90, 91.

MASROÛQ, traditionniste, p. 91.

MÂRIDJ, feu sans fumée, p. 61.

MAZDÉENS, honorent le lundi, p. 50 : durée du monde selon leurs livres, p. 54 ; leur croyance sur la fin du monde, p. 131 : un Mazdéen donne des renseignements sur l'état ancien du Sidjistân, p. 138 ; traditions relatives à la chronologie, p. 141 ; leur idée du Messie, p. 171.

la MECQUE, p. 87, 160, 163, 170 : Adam y reste sans vie pendant quarante ans, p. 77 ; sa mosquée, p. 168 ; sa visite, p. 179 : sa perte, p. 180.

MÉDINE, 159, 163, 170 : sa mosquée, p. 168.

MÉGACOSME et Microcosme, p. 69.

le MESSIE, p. 172, 179, 192 : son règne, p. 132 ; cité dans des vers d'Oniayya ben Abi'ç-Calt, p. 133 ; Messie trompeur, p. 166 ; les deux Messies, p. 172.

MICHÂ et Michâna, le premier couple humain chez les Perses, p. 68, 87 ; appartiennent à l'époque de Gayômarth, p. 88.

MICHEL (l'archange), p. 188.

MICROCOSME, p. 69.

el-MIQDÂM ben Ma'dî-Karib, compagnon du prophète, p. 190.

Mo'âDH ben Djabal, compagnon du prophète, p. 190.

Mo'âWIYA, khalife omiéyyade, p. 42.

Mo'âWIYA ben Câlihi, traditionniste, p. 152.

MOSHNAW Go'EL, nom donné par les Juifs à l'Antéchrist, p. 171.

MODJĀHID, traditionniste, p. 1, 54, 62, 93, 99, 102.

MODJĀLID ben Saïd, traditionniste, p. 151, 169.

Mohammed (le prophète), p. 26, 85, 92, 150, 155, 166; tradition relative aux distances entre les mondes, p. 48; il interpelle les morts du combat de Bedr, p. 97; sa prière en s'endormant et au réveil, p. 102; tradition sur la querelle de l'esprit et du corps, p. 109; (peuple de), sa durée, p. 144.

Mohammed ben 'Abdallah ben 'Amir el-Mekki, traditionniste, p. 58.

Mohammed, fils d'Abou-Dja'far, el-Mahdi, khalife abbaside, p. 162.

Mohammed ben 'Adjlân. Voyez *Ibn-'Adjlân*.

Mohammed ben Ahmed ben Râchid el-Icfahâni, traditionniste, p. 162.

Mohammed ben Çâ'ib ben Bichr el-Kelbi. Voyez *el-Kelbt*.

Mohammed ben Djérir et-Tabari, auteur des Annales; son commentaire du Qor'ân cité, p. 31.

Mohammed ben el-Hanafîyya, p. 163.

Mohammed ben el-Hârith, traditionniste, p. 152.

Mohammed ben el-Hoseïn, traditionniste, p. 145.

Mohammed ben Ishaq, biographe du prophète, p. 2, 36, 74, 140. Voyez *Ibn-Ishaq*.

Mohammed ben Khâlid el-Djoundi, p. 162.

Mohammed ben Nâfi', traditionniste, p. 58.

Mohammed ben Souqa, traditionniste, p. 153.

Mohammed ben Yézid, traditionniste, p. 150.

el-Moghira ben Choëba, p. 199.

MOÏSE, p. 174, 188; son opinion relative au temps écoulé avant la Crâation, p. 52; (temps écoulé entre) et David, p. 139, 140; son bâton, p. 173.

MONDES (pluralité des) p. 40, 63 et suivantes.

MOQÂTIL, traditionniste, p. 2, 17; son livre mentionné, p. 39.

MOSLIM, traditionniste, p. 93.

MOSQUÉE el-Aqqâ à Jérusalem, p. 168.

MOTÉNESSIK, peuple fabuleux, p. 64.

MUSULMANS, leur opinion sur le jour où le monde a commencé d'être, p. 50; diverses opinions sur le lieu de la crâation d'Adam, p. 74, 75; croient que les morts entendent, p. 111.

NABUEHODONOSOR, date que lui attribuent les astronomes, p. 140.

Nâsîk, peuple fabuleux, p. 64.

en-Nazzâm. Voyez *Ibrahim en-Nazzâm*; controverse entre lui et Hichâm ben el-Hakam, p. 114, 116.

NÈGRES (étendue de l'Empire des), p. 40.

Noâîm ben Hammâd, traditionniste, p. 150, 151, 152.

Noé, il y en a un dans chaque terre, p. 40; le dernier des Adamites, p. 60; (temps écoulé entre) et Adam, p. 141; et Abraham, p. 139, 140, 141.

Nuit (nature de la) pour les anciens et les Musulmans, p. 35.

'OBAÏD ben 'Omair, traditionniste, p. 98.

OBAYY ben Ka'b, traditionniste, p. 89, 90, 184.

'OKÂZ, son sol blane, p. 194.

'OMAR (le khalife), p. 103, 147, 150, 157; il veut couper la tête de l'Antéchrist, p. 166.

‘OMAR ben ‘Abd-el-‘Aziz, khalife oméyyade, p. 162.

‘OMAR ben Moúsâ él-‘Arrâr, traditionniste, p. 145.

OMAYYA ben Abi ‘e-Qalt, poète anté-islamique, vers cités, p. 7, 22, 133.

OMÉYYADES (puissance des) censée prophétisée par le Qor’ân, p. 153.

Omm-Hâbiâ, fille d’Abou-Sofyân, p. 158.

‘ORWA, traditionniste, p. 149, 150.

OSÂMA ben Zéïd, compagnon du prophète, p. 150.

‘OTHMÂN ben Mazbû‘ûn, émigré de la Mecque, p. 99.

PARADIS terrestre, endroit où il se trouvait, p. 74, 75.

PARASANGR (valeur de la), p. 41.

PENTATEUQUE, cité, p. 3, 70, 74, 77, 107.

PERSES, leur opinion sur la durée de la Création, p. 4; leur livre, ce qu'il dit de la Création, p. 67; leur opinion sur le premier couple humain, p. 87; leur croyance à l'égard des revenants, p. 110; leur comput des années du monde, p. 136; traditions relatives à la chronologie, p. 141.

PERSANS, étendue de leur Empire, p. 40.

PHARAON (famille de), nom des impies dans le Qor’ân, p. 100; (trésors de), p. 180.

PLANÈTES (nature des), p. 13; elles ont été créées chacune un jour différent de la semaine, p. 51.

PLATON, son opinion sur la matière du soleil et de la lune, p. 18; son explication des éclipses, p. 25; son opinion sur les démons et sur les magiciens, p. 63; sur l'âme, p. 119; sur son immortalité, p. 120; sur les sens, p. 121; sur les années millénaires, p. 136; sur la fin du monde, p. 200.

PLURALITÉ des mondes, p. 40, 63 et suivantes.

PLUTARQUE rapporte les opinions des anciens sur la grandeur du soleil, p. 17; sur les éclipses, p. 24; sur la Voie lactée, p. 27; sur l'âme et l'esprit, p. 119; sur la fin du monde, p. 130: il rapporte l'opinion de Démocrite sur le va-et-vient de la terre, p. 44.

POLYTHÉISTES arabes, croyaient à la résurrection, p. 132.

PORTIQUE (philosophes du), leur opinion sur la matière du soleil, p. 18.

POSSESSEUR des deux rangées de pierres (le), chef des Abyssins, p. 180.

PRÉ-ADAMITES, p. 60, 62.

PROPHÉTE (le), son opinion sur le temps écoulé depuis la Création, p. 55; sur la création des anges, p. 58; sur le démon, p. 61; sur la pluralité des mondes, p. 63. Voyez *Mohammed*.

PROLÉMIK, auteur de l'Almageste, donne la mesure de la terre, p. 41; date que lui attribuent les astronomes, p. 140.

PYTHAGORE, son opinion sur les animaux, p. 65; sur l'âme, p. 119.

QAF, montagne fabuleuse, p. 6, 35, 44, 46.

QAHÎTÂN, p. 164.

le QAHÎTÂNIDE qui paraîtra aux derniers jours, p. 147, 164, 165.

QAIRAWÂN, p. 163, 180.

QATÂDA ben Diâma, traditionniste, p. 40, 41, 47, 141, 155, 156, 182.

QAUÏ Qozâq, l'arc-en-ciel, nom rejeté par Ibn-‘Abbâs, p. 34.

QOR’AN (enlèvement du), p. 181.

QOTÉIBA ben Saïd, traditionniste, p. 93.

QOTÉIBA ben Ya‘qoub ben ‘Abd-el-Rahman el-Iskendéri, traditionniste, p. 154.

RABBATH-AMMON, p. 170.

er-Rabi<sup>c</sup> ben Anas, traditionniste, p. 63, 143, 179, 181.

RADJIM, brouillard épais, p. 61.

RAISON UNIVERSELLE (monde de la), sa position au-dessus des sphères, p. 44.

RATTI, roi de Perse antérieur à Hôchêng, p. 142.

RIBÂS, plante d'où l'homme est sorti, selon la croyance des Perses, p. 68.

ROME, p. 164.

ROUCHÉNÈK (Hôchêng ?), roi des Perses, p. 67.

SÂBOÙR, district du Fârs, p. 80.

SA'ID ben Djobair, p. 190.

SA'ID ben el-Mosayyib, p. 146.

SÂLIM ben 'Abdallah, petit-fils du khalife 'Omar et jurisconsulte, p. 103.

SALIMA ben el-Akwa<sup>c</sup>, p. 153.

SALIMA ben Nofail, p. 151.

SALOMON, fils de David, p. 109, 175 : construit le Temple de Jérusalem, p. 139 ; son sceau, p. 173.

SALURR de l'eau de la mer, son explication, p. 42.

SAMUEL (livre de), cité, p. 108, 109.

SATAN, descendant d'Iblis, p. 62 ; ses paroles citées dans le Qor'an, p. 71. Voyez Chéïfân.

SAWÂD (le), conquis par 'Omar, p. 157.

SASANIDES (fin de l'Empire des), date d'un compi mazdéen, p. 141.

SÉNÎMÂN, fleuve du paradis, p. 42.

SELMÂN el-Fârisi, p. 6, 96 ; rapporte une légende au sujet de l'ange de la nuit, p. 37 ; une tradition relative à Adam, p. 78.

SEPT DORMANTS (les) feront le pèlerinage de la Mecque, p. 168.

SIDJILL (l'ange) dans le Qor'an, p. 196.

SIDJDJIN, séjour des réprouvés jusqu'au jour de la résurrection, p. 96, 101.

SIDIJSTRÂN (ruines de villes antiques dans le), p. 138.

SINAÏ (mosquée du mont), p. 168.

SINDHÎNU (Siddhanta), p. 134, note 3.

es-SINDI, traditionniste, p. 2, 3.

SOFYÂN (famille de), sou régné à la fin des jours, p. 153.

SOFYÂN eth-Thaurî, traditionniste, p. 93, 94, 96, 97, 169.

SOFYÂNIDE (le) qui paraîtra aux derniers jours, p. 147, 157, 160.

Sonéyl ben 'Oqail, traditionniste, p. 154.

SOLON, grand-père maternel de Platon, origine des Harrâniens, p. 131.

SOPHISTIQUE, le *Sophiste* de Platon, cité, p. 63, 200.

es-SORRI, traditionniste, p. 101, 165.

SOÛL, père des génies, p. 62.

STADE (valeur du), p. 41.

STOÏCIENS, leur opinion sur la matière du soleil, p. 18 : sur la forme des astres, *ibid.*

SYRIE, ses ruines antiques, p. 138 ; l'avant-garde de Gog et Magog y parvient, p. 178 ; tradition de ses habitants relative à la résurrection, p. 194.

TABARÎ, auteur des *Annales* ; son commentaire du Qor'an cité, p. 31.

TADRIS, peuple fabuleux, p. 177.

TA'IR, ville du Hidjâz, p. 77, 87.

TÂLAQÂN, ville du Tokharistâu, p. 157.

TÂWOÛS, traditionniste, p. 52, 162.

TARAFA ben el-'Abd, poète arabe, vers cité, p. 23.

TÂWIL, peuple fabuleux, p. 64, 177.

TÉMÎM (tribu de), p. 157.

TEMIM ed-Dârî, auteur de traditions relatives à l'Autéchrist, p. 169, 174.

TEMPLE de Jérusalem, sa construction, p. 139.

TERRE (forme de la), opinion des anciens, p. 37; sa mesure, p. 40.

THALÈS de Milet, son opinion sur l'âme, p. 119; sur la fin du monde, p. 130.

THARÂ, le sol sur lequel repose le monde, p. 47.

THAURÂN, esclave du prophète, p. 156, 158.

eth-THAURÎ, voyez Sofyân.

TIBÉRIADE (lac de), p. 170.

TIGRE, fleuve du paradis, p. 42.

TOMBEAUX du prophète et de Fâtima à Médine, p. 159.

TOUTER. Voyez Choustér.

TREMBLEMENT de terre, son explication, p. 34, 35.

TROMME, son explication, p. 34.

TURCS (les) qui paraîtrent aux derniers jours, p. 147, 154; pris pour Gog et Magog, p. 179.

VENT qui saisira les âmes des croyants, p. 180.

WAHB ben Monabbih, traditionniste, p. 1, 6, 11, 12, 23, 24, 30, 55, 141, 182; son opinion sur l'arc-en-ciel, p. 34; il rapporte une légende sur l'ange de la nuit, p. 37; son livre mentionné, p. 39; son opinion sur le taureau et le poisson qui soutiennent la terre, p. 46; il rapporte une réponse de Jésus au sujet des mondes inférieurs, p. 47; son opinion sur Adam, p. 90; sur le temps écoulé depuis Adam, p. 138.

WÂLID ben Moslim, traditionniste, p. 150.

el-WÂQIDI, p. 141.

WÂSIM, montagne de l'Inde où tomba Adam, p. 76.

YAHYA le grammairien, évêque jacobite d'Égypte, rapporte une opinion de Platon sur l'âme, p. 120.

YAHYA ben Saïd el-Qattân, traditionniste, p. 152.

YA'QOÛB ben Yoûsouf es-Sidjzi, traditionniste, p. 154, 156.

YÂ-SÎN, chapitre du Qor'ân, p. 100.

YÈZD (femme de) épousée par Jésus à la fin des temps, p. 168.

YEZDEGIRD, fils de Chabriyâr, dernier roi de Perse, p. 140.

YÉZID ben Moâwiya, khalife omeyyade, p. 159.

YOÙNOUS ben 'Abdallah el-Aqâ'â ech-Cbâfî'i, traditionniste, p. 162.

ZACHARIE (livre de). cité, p. 179.

ZÂOUCH, nom donné par les anciens à Adam, p. 87.

ZARENJ, ancienne capitale du Sidjistân; le livre de ses légendes, cité, p. 139.

ZÉÏD ben Aslam, traditionniste, p. 98.

ZERREH (origine du lac), p. 138.

ZIYÂD ben 'Abdallah ben Kbâlid ben Yézid ben Moâwiya ben Abi-Sofyân se révolte à Alep, p. 158, 159.

ZOGHAR (source de), en Palestine, p. 170.

ez-ZONRI, traditionniste. p. 26, 149, 150, 177.

ZOROASTRE (sermon de), mentionné, p. 142.



## TABLE DES CHAPITRES

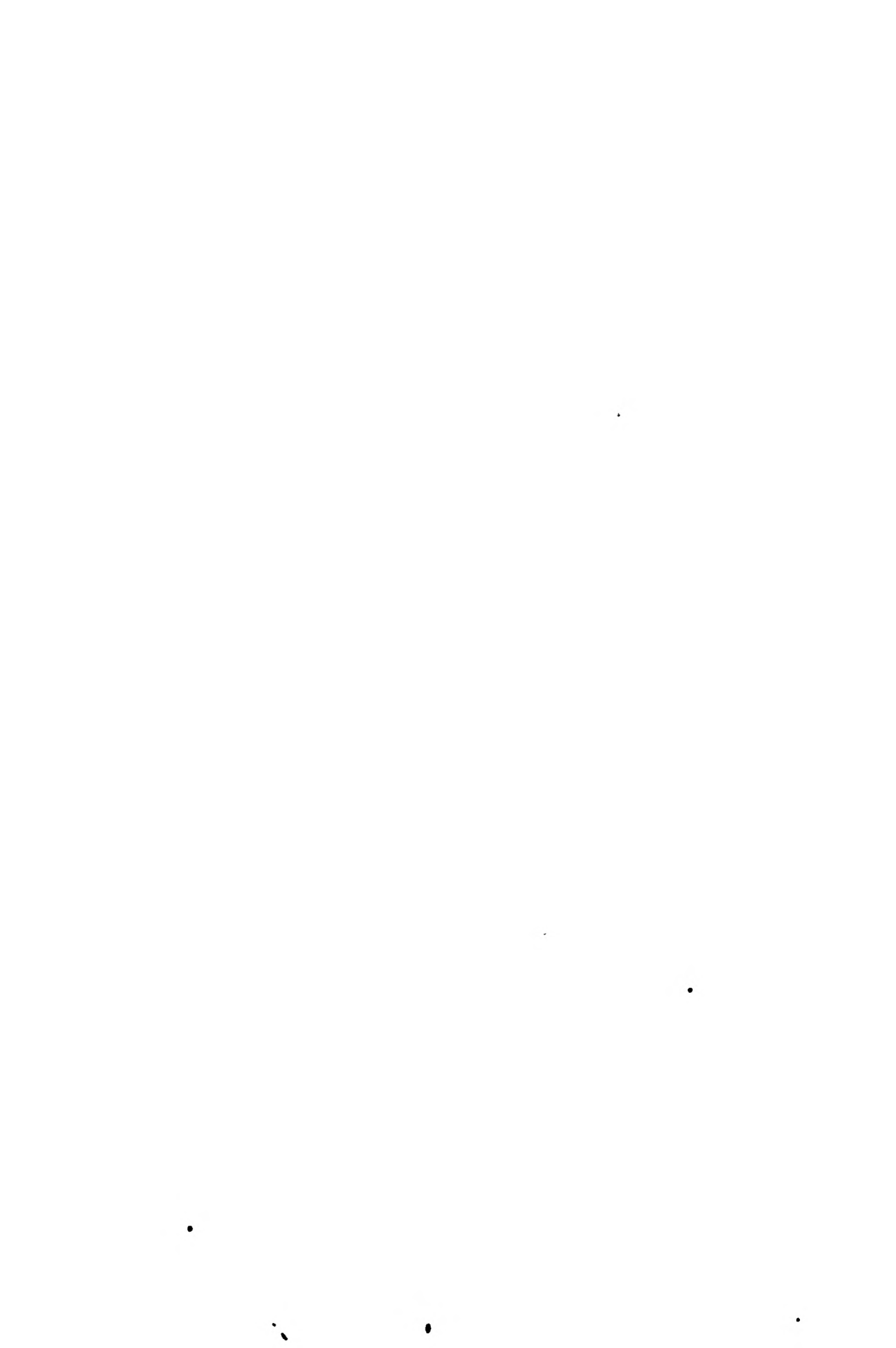
---

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <i>Pages</i> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| <b>CHAPITRE VII. — De la Création du ciel et de la terre et de ce qui s'y trouve.....</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1            |
| <p>Description des cieux, p. 5. — Description de la sphère des constellations, p. 7. — Description de ce qui est au-dessus de la sphère des constellations, p. 9. — Description de ce qu'il y a dans les sphères célestes, et les cieux, selon la tradition, p. 10. — Description des étoiles et des astres, p. 12. — Description de la forme du soleil, de la lune et des étoiles, et de ce qui s'y trouve, p. 17. — Du lever du soleil et de la lune, de leurs éclipses, de la chute des étoiles filantes et des autres phénomènes qui se montrent dans le ciel, p. 21. — Des vents et des nuages, de l'humidité, du tonnerre, de l'éclair et autres phénomènes de l'atmosphère, p. 27. — Du tonnerre, des éclairs, de la foudre, des aurores boréales, de l'arc-en-ciel, des grondements souterrains et des tremblements de terre, p. 31. — De la nuit et du jour, p. 35. — Description de la terre et de ce qui s'y trouve, p. 37. — De la création du ciel et de la terre en six jours, telle qu'elle est indiquée dans le Qor'an (ch. XI, v. 9, et <i>passim</i>), p. 49. — De ce qu'on raconte touchant la période qui s'est écoulée avant la Création du monde, p. 52. — De la durée du monde et des diverses opinions qu'on s'en est formé, p. 54. — Du monde et en quoi il consiste, p. 55. — Description de la création pré-adamique, p. 57. — Crâon des génies et des démons, p. 60. — Du nombre prétendu des mondes que Dieu seul connaît, p. 63.</p> |              |
| <b>CHAPITRE VIII. — Apparition d'Adam et dispersion de sa postérité.....</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 65           |
| <p>Divergences des philosophes touchant la naissance des animaux et le mode de leur existence, p. 65. — Crâon d'Adam, p. 73. — Différentes opinions au sujet de la création d'Adam, p. 74. — De la question relative à la manière dont la vie fut insufflée à Adam, p. 77. — Les anges se prosternent devant Adam, p. 78. — Mention de ce passage du Qor'an: « Et il enseigna à Adam les noms des êtres, puis il amena ceux-ci devant les anges » (ch. II, v. 29), p. 82. — Entrée d'Adam dans le paradis et sa sortie, p. 83. — Comment la postérité d'Adam fut prise de son dos, p. 86. — Différentes opinions au sujet d'Adam et de sa postérité, p. 87. — De la forme corporelle d'Adam et de sa mort, p. 89. — De l'esprit, de l'âme, de la vie et de la mort, p. 90. — Traditions relatives au même sujet, p. 93. — De la situation des esprits d'après le Qor'an, les textes authentiques et le raisonnement, p. 100. — De l'opinion des lexicographes sur l'esprit, l'âme et la vie, p. 104. — Traditions relatives</p>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |              |

à l'esprit et provenant des Gens du Livre, p. 108. — Discours des autres peuples au sujet de l'esprit et du corps, p. 110. — Divergence d'opinion des penseurs musulmans au sujet de l'âme et de l'esprit, p. 112. — Opinions des philosophes sur l'âme et l'esprit, d'après Plutarque, traitant de la définition de l'âme, p. 119. — De la meilleure manière de considérer l'âme, p. 119. — Opinions des philosophes sur les sens, p. 121.

CHAPITRE IX. — Des troubles et des Événements qui marqueront le lever de la dernière heure, la fin du monde et la disparition de l'univers, et de la nécessité de la résurrection..... 123

Des anciens qui ont cru à la fin du monde, p. 130. — Opinion des Gens du Livre à ce sujet, p. 132. — De ce que l'on a dit au sujet de la durée du monde, du temps qu'il a parcouru et de celui qui lui reste à parcourir, p. 134. — Du temps écoulé depuis Adam jusqu'à nos jours, d'après les renseignements trouvés dans les livres des auteurs de légendes, p. 138. — Du temps que le monde doit encore durer, ainsi que le peuple de Mohammed, d'après les légendaires, p. 142. — Traditions relatives aux conditions et aux signes qui font reconnaître la dernière heure, p. 145. — Des troubles et des événements qui marqueront la fin des temps, p. 149. — Révolte des Turcs, p. 154. — Le bruit souterrain en ramadân, qui est une des conditions de l'heure derrière, p. 155. — Du Hachémite qui se lèvera dans le Khorasan avec les drapeaux noirs, p. 156. — Révolte du Sofyânide, p. 157. — Campagne du Mahdi, p. 160. — Expédition du Qahtâuide, p. 164. — Prise de Constantinople, p. 165. — Apparition de l'Antéchrist, p. 166. — Descente de Jésus (que le salut soit sur lui!), p. 168. — Suite de l'histoire de l'Antéchrist, p. 169. — Suite de l'histoire de Jésus, p. 171. — Lever du soleil à l'Ocident, p. 172. — Manifestation de la Bête terrestre, p. 173. — De la fumée, p. 176. — Apparition de Gog et de Magog, p. 177. — Apparition des Abyssins, p. 179. — Mention de la perte de la Mecque, p. 180. — Du vent qui saisira les âmes des croyants, p. 180. — De l'englèvement du Qor'an, p. 181. — Du feu qui sortira des profondeurs d'Aden, et qui poussera les hommes au lieu de l'assemblée, p. 181. — Des appels de la trompette, p. 182. — Du premier appel de la trompette, p. 183. — Traditions relatives à la trompette, p. 183. — Du second appel de la trompette, p. 185. — De l'intervalle entre les deux appels de trompette, p. 186. — Différentes opinions des Musulmans au sujet de l'expression du Qor'an : « Il est le premier et le dernier », p. 187. — De la pluie qui fera lever les corps des défunt, p. 188. — Du troisième appel de la trompette, p. 189. — Du rassemblement des créatures, p. 190. — Différentes opinions des Musulmans sur la manière dont le rassemblement aura lieu, p. 191. — De la station, p. 193. — Du changement de la terre, p. 194. — Du repliement du ciel, p. 195. — Du jour de la résurrection, p. 197. — Mention des opinions attribuées aux anciens sur la destruction du monde, p. 199.



إِلَّا سُلْطَنُ اللَّهِ عَلَيْهِ أَضَعَفُ خَلْقَهُ وَلَا كَادَ لِلَّدِينِ كَيْدًا إِلَّا رَدَهُ  
الله في نحره ينجز وعده منه تعالى ليظهره على الدين كلّه ولو  
كـره المشركون فأصل ديانة كلّ ذي دين من أهل الأرض  
أن الله خالقه ومـفتـيه ومـحيـيه ومـمـيتـه وهو يـأـمرـه بـالـعـدـلـ  
والـإـحـسـانـ وـيـنـهـاـهـ عـنـ الـفـحـشـاءـ وـالـمـنـكـرـ وـالـبـغـىـ وـيـعـثـهـ بـعـدـ مـوـتـهـ  
فيـجاـوبـهـ<sup>١</sup> الـثـوابـ عـلـىـ إـحـسانـهـ وـالـعـقـابـ عـلـىـ سـيـئـاتـهـ لـاـ يـخـتـلـفـ  
فـيـهـ مـخـتـلـفـ إـلـاـ الـمـعـتـلـةـ الـدـهـرـيـةـ وـهـمـ شـرـذـمـةـ قـلـيلـةـ وـأـمـاـ  
أـهـلـ الـكـتـبـ فـلـزـمـهـمـ أـنـ يـعـقـدـواـ مـاـ ذـكـرـنـاـ أـنـ اللـهـ سـاقـ خـلـقـهـ  
خـلـقـ كـلـ شـيـءـ دـوـنـهـ وـأـتـهـ وـاحـدـ لـاـ شـرـيكـ لـهـ وـلـاـ شـيـءـ<sup>٢</sup>  
قـدـيمـ مـعـهـ أـرـسـلـ الرـسـلـ وـأـنـزلـ الـكـتـبـ بـالـبـشـارـةـ وـالـإـنـذـارـ وـأـتـهـ  
يـفـنـيـ الـخـلـقـ وـيـبـيـدـ ثـمـ يـعـيـدـ كـمـ أـبـدـأـ إـذـاـ شـاءـ<sup>٣</sup> فـمـنـ كـانـ هـذـاـ  
عـقـيـدـتـهـ رـجـىـ لـهـ أـنـ يـكـونـ مـنـ الـفـائـزـينـ الـأـمـنـيـنـ الـدـيـنـ لـاـ خـوـفـ  
عـلـيـهـمـ وـلـاـ هـمـ يـحـزـنـوـنـ.

<sup>١</sup>. فيـجاـوبـهـ Ms.

<sup>٢</sup>. سـآـ Ms.

تم الجزء الثاني

ماله ومهما دونه فاحدروا عباد الله أنفسكم وأهواكم  
 وأصنافاً من أشباهكم أنا واصفها لكم في نحل المسلمين إن  
 شاء الله وألزموا الدين الذي أحله الله خلقه ودعاهم  
 إلى التمسك به وأخذ عليهم المواثيق والعقود في الحافظة عليه  
 وأنزل به الكتب وأرسل الرسُّل ووعد من أجاب إليه وأ وعد  
 من حاد عنه فقد وضحت دلائل برهانه وصحَّت آثار حكمته  
 وإيَّاكِم والاغترار بالجهل والمجان والخلعاء ومستنقلي الامانة  
 لغلبة حظ البهيمية والسبعينية عليهم حتى صار أقصى همة أحدهم  
 امتلاء بطن واكتساه ظهر ومنال شهوة وإنفاذ غيظ والنكبة  
 في عدوٍ فموهوا أباطيل مُزخرفة وأساطير مزورة ظاهرها  
 التشكيك والتلبيس وباطنها الكفر والإلحاد يقتتنصون بها  
 الأغمار والأحداث ويُحِّرِّرون العوام الذين ليس عندهم فضل  
 معرفة ولا كثير تميُّز ومهما اشتبه عليكم من أمرهم شيء فلا  
 تقلوا عن فعل الله بهم مُذْ قامت الدنيا على ساقها لم يطبع منه  
 طامعٌ في جاهلية ولا في الإسلام إلّا وهضم الله بقارعة ولا  
 أقاموا راية إلّا وهلها الله بالنكس والخمول ولا نجم ناجم

نَدِيٌّ [١٠ ٧٤ r<sup>o</sup>] وأهداهم للفضائل وأقدرهم عليها وأبسطهم يدًا وأجمعهم لكل خصلة حميدة ومأثرة كريمة مع شدة رغبة في اقتناه الخير وابقاء الذكر الجميل وادخار الثناء الحسن فهو إلى النقص والسفه وضعف العقيدة ومخالفة الظاهر للباطن واتباع الهوى وإثار الرداء والإللام بالفواحش والاستخفاف بمعتقدى خلافهم واستجمالهم وَكُنْسٌ ما عدتنا من الفضائل إلى الرذائل وقلبها إلى الأضداد<sup>١</sup> أقرب وأدنى وبها أحق وأولى لأن المراد لم يكن له باهث من نفسه وحاقر من ذنبه فهو [إلى] ما يصطفعه وينزع به غير نشط ولا صادق الرغبة ولا متسارع ولا مُتَّسِح٢ منافس ومن كان كذلك لم يكن لعله رونق ولا لمذهب بهاء ولا عند ذوى الصنائع قبول وتزكية وناهيك من دين معتقد الدينية وإن قلت أفعاله وقصرت يداه من حُسن هياته وخدود شرته وسكن اطرافه وجحيل تواضعه وحسن بشره وشدة سطوطه على من خالف دينه او يتاول بنيته<sup>٣</sup> وبذله

<sup>١</sup> الاضداد Ms.

<sup>٢</sup> متساح Ms.

<sup>٣</sup> نيته Ms.

تَلْتَنَّتْ إِلَى تَأْوِيلِ كُفَّارِ الْمُتَفَسِّفَةِ لِأَرَائِهِمْ مَعَ شَهَادَةِ الدَّلَائِلِ  
 عَلَى مَا قُلْنَا وَمَعَاوِنَةِ كِتَابِ اللَّهِ وَأَخْبَارِ رُسُلِهِ فِي ذَلِكَ وَاعْلَمُ  
 رَحْمَكَ اللَّهُ أَنْ كُلَّ ذِي عِقْلٍ مُجْحَوْجٍ بِعُقْلِهِ مُضطَرٌ إِلَى الإِقْرَارِ  
 بِالْابْتِدَاءِ لِلخَلْقِ وَابْتِدَاعِهِ وَتَجْوِيزِ فَنَائِهِ وَانْقَضَائِهِ هَذَا مَا لَا بُدَّ  
 مِنْهُ فَأَمَّا مَعْرِفَةُ ذَلِكَ كَيْفَ إِنْقَابَةُ إِحْدَى الطَّبَائِعِ أَوْ  
 بِشَمُولِ فَاسِدٍ أَوْ وَقْعَ قَنْطَطٍ وَمُوتَانٍ أَوْ قَتْلٍ أَوْ مَا كَانَ عَلَى  
 نَحْوِ مَا حَكَاهُ أَهْلُ الْإِسْلَامِ وَأَهْلُ الْكِتَابِ أَوْ مَنْ دُونُهُمْ فَشَيْءٌ؟  
 سَبِيلُهُ الْحَبْرُ وَالسَّمْعُ يَقْعُدُ فِي الْاِخْتِلَافِ وَالْتَّفَاقِ وَلَا يُبْطِلُ وَقْعَ  
 الْاِخْتِلَافِ فِي مَا تَوَجَّهُ الْمُقْوِلُ وَأَمَّا الْأَخْبَارُ الَّتِي رُوِيَّنَا فِيهِ  
 شَعَارُ الدِّينِ وَمَحْضُ الدِّيَانَةِ وَصَرْبَحُ الْحَقِّ وَمَنْ لَمْ يَعْتَقِدْهَا عَلَى  
 وَجْهِهَا ظَاهِرًا أَوْ بَاطِنًا وَلَمْ يَعْتَصِمْ بِهَا وَلَا رَأْيُ الْمُسْلِمِينَ بِمَحْقِيقَتِهَا  
 وَالنَّجَاهَةَ فِيهَا وَإِنْ كَانَ أَكْلُ النَّاسِ عَقْلًا وَإِيْقَنَهُمْ<sup>١</sup> فَهُمْ وَأَصْوَبُهُمْ  
 رَأْيًا وَأَصْلَبُهُمْ عُودًا وَأَكْرَمُهُمْ حَسْبًا وَأَسْنَاهُمْ بَيْتاً وَأَقْدَمُهُمْ  
 شَرْفًا وَأَغْيَرُهُمْ غَيْرَةً وَأَحْمَاهُمْ حَمِيَّةً وَأَمْدَهُمْ سِيرَةً وَأَعْظَمُهُمْ حَيَاةً  
 وَأَرْقَهُمْ فَوَادًا وَأَسْخَاهُمْ نَفْسًا وَأَطْلَبُهُمْ لِلْخَيْرِ وَأَعْمَمُهُمْ نَفْعًا وَأَمْوَالَهُمْ  
 حِثْدًا وَأَحْمَلُهُمْ لِلضَّيْمِ وَأَغْنَاهُمْ بِالْكَفَايَةِ وَأَكْتَهُمْ أَذًى وَأَبْدَلُهُمْ

<sup>١</sup> اَقْنَهُمْ Ms.

وتهب<sup>١</sup> الرياح العواصف وتهلك الحيوان والنبات لمحنِ الأمطار في غير وقتها وشدة الزلازل وكثرة الرياح وتعادي الأركان فيغلب الماء على اليبس واليبس على الماء والنار على النبات والحيوان ويفسد مزاج التركيات ويقفر الأرض ويخلو إلى أن تجتمع الكواكب في حيث منه تفرقَت وعنه بدءُ الخلق والنشوء ثانياً وحكي أفلاطن في كتاب سوفسطيقا<sup>٢</sup> في ذكر النفوس وأحوالها بعد مفارقة الأبدان قال وإن النفس الشيرية إذا تفرقت عن البدن بقيت تائهة متحيرة في الأرض إلى وقت النشأة الآخرة قال وفي هذا الوقت تسقط الكواكب من أفلاتها ويُتصل ببعضها البعض فيصير حول الأرض كدائرة من نار فتنبع تلك النفوس من الترقى إلى محلها وتصير الأرض سجنًا لها قال المفسر عن شرح<sup>٣</sup> أفلاطن بالقيامة والبعث والنشأة الآخرة وكذا رأى ارسطاطاليس في بقاء ما فوق فلك القمر وأنه لا يقبل الاستحالـة وانه أراد به إلى ذلك الوقت ولا

<sup>١</sup> Ms. يهب.

<sup>٢</sup> Ms. سوفسطيقا.

<sup>٣</sup> Variante marginale : عن صرح

ويمحاسبون وذلك يوم السابع قال يوم السبت فيدخلون الجنة  
والنار ثم يصير<sup>١</sup> أهل الجنة ملائكة وأهل النار رميمًا ويُعاد  
خلق آخر [٧٥ ٦٣] وأمر آخر لا يزال كذلك وكل سبت  
عندهم قيمة كذا ومن القدماه من يزعم أن خلق الخلق بفضل  
وجود وامتنان ولا يجوز على الجواب المفضل ان يظهر جوده في  
كل وقت ولكنه إذا أفني هذا العالم ابتدع عالما آخر وكم من  
عالم قد ابتدعه وأفاته ومنهم من يقول بنقل<sup>٢</sup> الخلق إلى الآخرة  
فككل يوم قيام قيمة وابتدأه عالم وسمعت منهم من يحتاج بالخبر  
الروى عن المغيرة بن شعبة من مات فقد قامت قيمته ،

ذكر ما حكى عن القدماه في خراب العالم حكى جابر بن  
حيان<sup>٣</sup> أنه إذا انتهى مسیر الكواكب إلى غايةٍ وتفرقـت في  
أبراجها وتشوشـت حركات الفلك واضطربـت كما كانت قبل  
اجتماع الكواكب في أول دقيقـة من الحمل اختلفـت أحوال العالم  
وتفاوتـت أرباع السنة وفصولها فلا يستقرـ شـاء<sup>٤</sup> ولا صيفـ

<sup>١</sup> Ms. نصـير.

<sup>٢</sup> Ms. قـل.

<sup>٣</sup> Ms. جـبار.

<sup>٤</sup> Ms. شـاء.

وُضُوعَ حِرَّهَا وَأَذْيَتْ مِنْ فَوْقِ رُؤُسِهِمْ حَتَّى يُلْجِمَهُمُ الْفَرْقَ  
ثُمَّ يَنْزَلُ الْعَرْشَ بِحَمْلَةِ الْمَلَائِكَةِ ثُمَّ تَلْقَى الْمِيزَانُ وَيُؤْتَى بِالْجَنَّةِ  
وَالنَّارِ وَيُنَصَّبُ الصِّرَاطُ وَيَقُولُ اللَّهُ أَكْبَرُ بِقَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ

---

وَيَوْمَ تَشَقَّقُ السَّمَاءُ بِالْغَمَامِ وَتُنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ تَنْزِيلًا وَيَقُولُ<sup>١</sup>

---

هُلْ يَنْظَرُونَ إِلَّا أَنْ يَأْتِيهِمُ اللَّهُ فِي ظَلَلٍ مِنَ الْغَمَامِ وَالْمَلَائِكَةُ

وَقَضَى الْأَمْرُ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأَمْرُ قَالَ الْمَسَمُونُ ثُمَّ يَقِنُ

أَهْلَ الْجَنَّةِ فِي الْجَنَّةِ وَأَهْلَ النَّارِ فِي النَّارِ خَالِدِينَ مُخْلَدِينَ

وَدَائِئِينَ أَبَدَ الْأَيَّدِينَ وَلَا يُذْرَى هُلْ يُحِدِّثُ اللَّهُ خَلْقًا جَدِيدًا

أَوْ عَالَمًا آخَرَ وَأَرْضًا وَسَمَاءً وَيَبْعَثُ إِلَيْهِمُ الرَّسُولُ وَيَكْلِفُ بِاَكْلَفَ

مِنْ كَانَ قَبْلَهُمْ أَمْ لَا وَقَدْ رُوِيَّ عَنْ بَعْضِهِمْ أَنَّهُ كَانَ يَرِي فَنَاءَ

أَهْلَ النَّارِ بَعْدَ مَا مَضَى أَحْقَابٌ وَمِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ قَوْمٌ يَزْعُمُونَ

أَنَّهُ إِذَا مَضَى لِلْجَنَّةِ وَالنَّارِ أَلْفَ سَنَةٍ بَادَتْ وَفَنِيتَا وَصَارَ أَهْلُ

الْجَنَّةِ مَلَائِكَةٌ وَأَهْلُ النَّارِ دَمِيَّا وَحَدَّثَنِي رَجُلٌ مِنْ عَلَاءِ الْيَهُودِ

أَنَّ فِيهِمْ فِرْقَةً يَزْعُمُونَ أَنَّ الْعَوَامَ<sup>٢</sup> لَا يُدْرِى كُمْ مَضَى مِنْهَا وَكُمْ

بَقَى وَأَنْ مَدْدَةَ كُلِّ عَالَمٍ سَتَةُ أَلْفٍ سَنَةٍ ثُمَّ يَحْسِرُ الْخَلَانِقَ

<sup>١</sup> . ويقولون Ms.

<sup>٢</sup> . العوالم Ms.

كالمُهْلِ وكالوردة وتنشقّ وتصير ابواباً<sup>١</sup> ثم تطوى بعد ذلك  
فهذا من القول ظاهر وذلك ممكّن وقد قال قوم ممّن  
يذهب مذهب الطائفة الأولى كما ذكر من أمر السماء والأرض  
وتغيير أحوالها فإذا به يُراد به أهلها وهم مقرّان كما هما  
والله أعلم ،

ذكر يوم القيمة يقال أن طول ذلك اليوم ألف سنة من  
مقادير أيام الدنيا يقول الله تعالى وإن يوماً عند ربك كألف  
سنة مما تَعْدُون فيصف ذلك اليوم من حكم الدنيا وهو من  
النفحات الأولى إلى أن يقضى الله بين خلقه فيدخل أهل الجنة  
الجنة وأهل النار ثم بعد ذلك من حكم الآخرة وكذا  
سمعت بعض أهل العلم يقوله وزعمت فرقة أن قوله في يوم  
كان مقداره خمسين ألف سنة أنه يوم القيمة وأكثراهم على  
أنه من التمثال من الشدة والمكره الذي يُصيب بعض الناس  
حتى يعده<sup>٢</sup> خمسين ألف سنة وقيل ذلك اليوم خمسون موقفاً  
• يُسأَل العبد فيها فإذا جهم الموقف رُدَّت الشمس إليهم

ابواباً Ms.

عده Ms.

ذكر طي السماء قال قوم طيّها تغيير شمسها وقمرها ونجومها  
وهيأتها وهي باقية وكذلك الأرض واحتجوا بقول الله تعالى  
في بقاء الجنة والنار ما دامت السماوات والارض قالوا وليس  
في القول ببقاءهما نقض<sup>١</sup> [٥٠ ٧٣] الدين فقد قلنا بقاء العرش  
والكرسي واللوح والقلم والجنة والنار والأرواح والأعمال  
الصالحة ومن خالفنا أزمه أن يكون الأرواح إذا أفنيت فأعيدت  
غير ما كانت لأنها لو كانت هي لما أفنيت وإن كانت أفننت  
ثُمّ أعيدت أرواحاً آخرَ كان الشواب والعِقاب واقعٌ على غير  
استحقاقٍ منها وكذلك الأجساد قد تُعاد من ثربتها التي كانت  
خليقت منها ثم تبقى في الجنة والنار على الأبد السرمد وزعم  
قوم أن السماء ليست بجسم ولا يكون معنى طيّها إلا ما ذكرنا  
وقال آخرون بل هي جسم يطوي كطي الكتب بظاهر قول  
الله سبحانه كطي السجل للكتب كما بدمانا أول خلق نعيده  
وعدّا علينا قوله الأرض جميعاً قبضته يوم القيمة والسماوات  
مطويات بيته حتى روى بعضهم وأشار بكته وقد قبضها إنها  
يفضل من هاهنا ومن هاهنا شيءٌ وتخلف أحوال السماء وتصير

الْمَلَّةِ يَأْكُلُونَ مِنْ تَحْتِ أَقْدَامِهِمْ وَرُوِيَ أَنَّ عَائِشَةَ رَضِيَّا  
 سَأَلَتِ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ هَذِهِ الْآيَةِ وَقَالَتِ أَنِّي تَكُونُ<sup>١</sup> النَّاسُ  
 قَالَ عَلَى جَسْرِ جَهَنَّمْ وَرُوِيَ أَنَّهُ قَالَ أَضِيفَ اللَّهُ فَلَنْ يَمْجُزُوهُ  
 وَعَنْ عَكْرَمَةَ أَنَّهُ قَالَ ثُطُوَى هَذِهِ الْأَرْضَ وَإِلَى جَنْبِهَا  
 أَرْضٌ يَحْشُرُ النَّاسَ عَلَيْهَا وَقَالَ آخَرُونَ تَبْدِيلُ الْأَرْضِ تَغْيِيرُ  
 صَفَاتِهَا وَهِيَاتِهَا مِنْ تَسْيِيرِ جَبَالِهَا وَتَغْوِيرِ مِيَاهِهَا وَذَهَابِ أَشْجَارِهَا  
 وَرُوِيَ الْكَلْبِيُّ عَنْ أَبِي صَالِحٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ رَضِيَّهُ أَنَّهُ قَالَ  
 كَمَا يَقُولُ لِلرَّجُلِ تَبَدَّلَتْ وَانْفَأَ تَبَدَّلَتْ ثِيَابُهُ وَاحْتَجَ بِقُولِ الْعَبَّاسِ  
 ابْنِ عَبْدِ الْمَطْلَبِ [طَوْيِلٌ]

إِذَا مَجَلُّسُ الْأَنْصَارِ حُفِّ بِأَهْلِهِ وَفَارَقَهَا فِيهَا غِنَافَ وَأَسْلَمَ  
 فَاَنَّا نَسُّ بِالنَّاسِ الَّذِينَ عَاهَدْنَاهُمْ وَلَا أَذَارُ بِالذَّارِ الَّتِي كُنْتُ أَعْلَمُ  
 وَقَالَ قَوْمٌ تَبَدَّلَ ثُمَّ يَرْفَعُ لِقَوْلِ اللَّهِ الْفَتَاءَ عَلَيْهَا وَكُلُّ هَذَا  
 جَائزٌ لَأَنَّهُ أَقْرَرَنَا بِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَوْجَدَهَا مِنْ عَدْمٍ لَا مِنْ غَيْرِ  
 • سَابِقَةٍ<sup>٢</sup> لِزَمْنَنَا أَنْ تُجْزِيَ عَلَيْهِ أَنْ يُعِدَّهَا كَمَا بَدَأَهَا وَاللَّهُ أَعْلَمُ ،

<sup>١</sup> كون . Ms.

<sup>٢</sup> سابقه . Ms.

وأنا ديّان يوم الدين وقال بعضهم فصيّر<sup>١</sup> الله الصخرة<sup>٢</sup> من  
مرجانة<sup>٣</sup> طباق الأرض يحاسب<sup>٤</sup> عليها الخلق<sup>٥</sup> وسمعت من  
يقول هذا من موضوعات أهل الشام يبعث الله الخلق إلى  
حيث يشاء<sup>٦</sup> ،

---

**ذكر تبديل الأرض** قال الله تعالى يوم ثبدل الأرض  
غير الأرض والسماء وبرزوا لله الواحد القهار<sup>٧</sup> أى قد بروزا  
قال قوم التبديل أن يرفع الله هذه الأرض ويحيط غيرها كما  
جاء في الخبر تبدل أرض بيضا، كالآدم المكاظلي لم يسفك عليها  
دم حرام<sup>٨</sup> ولم يعمل بالخطيئة وقيل تبسط أرض من فضة كنفني<sup>٩</sup>

<sup>١</sup> وقيل يصير P et B.

<sup>٢</sup> الشجرة P.

<sup>٣</sup> P arrête ici le paragraphe.

<sup>٤</sup> ويحاسب B.

<sup>٥</sup> والله اعلم : B arrête ici le paragraphe et ajoute :

<sup>٦</sup> ذكر يوم القيمة والحضر والنشر وتبديل الأرض غير الأرض B et P  
وطوى السماء وأحوال ذلك اليوم.

<sup>٧</sup> عزوجل B et P.

<sup>٨</sup> Ici s'arrêtent les emprunts faits par Ibn al-Wardi.

<sup>٩</sup> كنفني Ms.

المظلوم وقد نشاهد من أحوال الجواهر وإن كانت متبعةً من الأرض ثم إذا سُبكت وأذيت وصُفيت تحولت إلى حالة ألطاف منها وأكرم وأشرف وكذلك الإنسان لا ينكر أن يكون فناً وبلاؤه وحشره معنى يزيده لطافةً ورقّةً وحالاً غير هذه الحالة لأنّه يخلق للخلود والله أعلم ،

ذكر الموقف<sup>١</sup> روى السلمون أنَّ الناس يمحشرون إلى بيت المقدس وروى أنَّ النبيَّ صلعم قال هو المحسن والمنشر وكذا يقول كثير من اليهود<sup>٢</sup> وروى عن كعب أنَّ الله<sup>٣</sup> نظر إلى الأرض فقال<sup>٤</sup> إني واطئ<sup>٥</sup> على بضلك فاستبقيت<sup>٦</sup> الجبال وتضعضعت الصخور<sup>٧</sup> فشكَّر الله لها ذلك فقال هذا مقامي ومحشر خلقى وهذه<sup>٨</sup> جنَّى وهذه ناري وهذه<sup>٩</sup> موضع ميزانى

<sup>١</sup> B et P ajoutent : وابين يكون .

<sup>٢</sup> B et P : ووافقت اليهود على ذلك .

<sup>٣</sup> P ajoute : تعالى .

<sup>٤</sup> B et P : وقال .

<sup>٥</sup> B : فانتسفت .

<sup>٦</sup> B et P : وارتجحت [وارتجبت P] الصخرة وتضعضعت وارتعدت .

<sup>٧</sup> B : هذه .

<sup>٨</sup> B et P : وهذا .

نشأة أول الحلق من جمع طين وما ضمَّ إليه من حرارة الحياة  
 وحرَّك بِمَادَّةِ الروح وأنطق بالنفس الميزة فصار إنسانًا يَسْعَى وقد  
 جاء في الخبر من نظر إلى الربع فليكثر ذكر النشور ونبات  
 أهل القبور وروى ما أَشَبَهَ الْرَّبِيعُ بالنشور وأكثر أهل الإسلام  
 على أن يمحشر أصناف الخلاائق من الجن والإنس والبهائم  
 للقصاص والانتصاف وقد رُوِيَّا عن الحسن وعكرمة آثما  
 كانوا يقولان حشر البهائم موتها فكانا لا يريان لها بعثاً وزعم قومٌ  
 من أهل الكتاب آنَّه إذا كان يوم القيمة أمر الله اسرافيل  
 أن يجمع أرواح من كان مستحقاً للثواب والعِقاب في سفودٍ ثم  
 ينفع فيه وأنكروا بعث البهائم والأطفال والمجانين ومن لم تبلغه  
 الدعوة وقومٌ منهم يذكرون الصور والصراط والميزان و قالوا  
 [إذا مات الناس بعث المسيح فأحيائهم وصار أهل  
 الجنة إلى الجنة وأهل النار إلى النار وقال كثير من علمائهم  
 البعث للأرواح دون الأجساد على غير هذه الخلقة التي تراها  
 ولكن على خلقة الخالد البقاء الأبدى وليس الإنسان جسدًا  
 وروحًا لا غير ولكن روح وريح ونَفْسٌ صورة وعدم وقوّة  
 ونطق وحياة تسعه أشياء العاشر وهو هذا المِيكل الأرضي

نطفة ثم من علقة ثم من مضغة إلى قوله وترى الأرض هامدة  
 فإذا أزلنا عليها الماء اهترت وربت وأنبت من كل زوج بهيج  
 فشبة حياة الخلق بعد موتهم ونشورهم من قبورهم بحياة الأرض  
 بعد موتها ونبات عشها وشجرها وقال ألم ير الإنسان أننا  
 خلقناه من نطفة إلى قوله قل يحييها الذي أنشأها أول مرة  
 وقال تعالى ذكره وقالوا أئذنا كنا عظاماً ورفاتاً أئتنا  
 لم يعثرون خلقاً جديداً قل كونوا حجارة أو حديداً فاني باعثكم  
 وقال تعالى ما خلقكم ولا بعثكم إلا نفس واحدة وقال  
 وهو اهون عليه ،

ذكر اختلافهم<sup>١</sup> في كيّفية الخشر لا خلاف بين أهل  
 الأديان قاطبة في أصل البعث والخشر ولا يُنكره أحدٌ من  
 أهل الأرض إلا المُلحد المُعطل الذي لا يُعدُّ<sup>٢</sup> قوله خلافاً  
 وإنما الاختلاف في أشياء من صفاتِه نحن ذاكروها إن شاء الله  
 تعالى فإنَّ النفس على أخذ<sup>٣</sup> أمر النساء الأخرى فليقيسها على

<sup>١</sup> مس. أخلاقهم.

<sup>٢</sup> كذا في الأصل : Annotation marginale .

<sup>٣</sup> مس. أحد .

إِلَى الرَّحْمَنِ وَفَدَأً وَالْفَاسِقِ يَمْشِي عَلَى قَدْمَهُ<sup>١</sup> وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ  
إِلَى جَهَنَّمْ وَرَدَأً<sup>٢</sup> وَفِي الْقُرْآنِ مِنْ آثَارِ الْحَشْرِ وَدَلَائِلِ الْبَعْثِ مَا  
لَا يُوجَدُ فِي شَيْءٍ مِّنْ كِتَابِ اللَّهِ الْمَتَّلِةِ لَأَنَّ الْقَوْمَ كَانُوا  
مُنْكِرِينَ لِهِ،

ذَكَرَ بَعْثَ الْخَلْقِ رَوَى الْحَسْنُ رَحْمَهُ اللَّهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى  
قَالَ يُحْشِرُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حُفَّاءَ عُرَاهَ بِهِمَا عَزْلًا فَقَالَ  
إِحْدَى نِسَائِهِ أَمَا يَسْتَحْيُونَ فَقَالَ لِكُلِّ أَمْرِيٍّ مِّنْهُمْ يُوْمَئِذٍ<sup>٣</sup>  
شَأْنٌ يُغْنِيهِ وَعَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيرٍ فِي قَوْلِهِ عَزْ وَجَلَّ وَلَقَدْ  
جَئْنَاكُمْ فَرَادِيَ كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوْلَ مَرَّةً قَالَ يُرَدُّ كُلُّ وَاحِدٍ إِلَى  
مَا انتَقَضَ مِنْهُ حَتَّى الظَّفَرِ قُصَّ وَالشَّعْرَةِ سَقَطَتْ وَفِي رِوَايَةِ  
مُعاذِ بْنِ جَبَلِ وَالْمَقْدَامِ بْنِ مَعْدِي كَرْبَلَةِ النَّبِيِّ صَلَّى  
بَعْثَ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَوْلَمْ وَآخِرَهُمْ مَا بَيْنَ السِّقْطَةِ إِلَى  
الشِّيخِ الْفَانِي كَأَنَّهَا ثَلَاثَ وَثَلَاثِينَ سَنَةً وَهُوَ سَنَّ عِيسَى عَمَّ  
وَمَا احْتَاجَ اللَّهُ بِهِ عَلَى مُنْكَرِ الْبَعْثِ قَوْلُهُ تَعَالَى يَا أَيُّهَا النَّاسُ  
إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تَرَابٍ ثُمَّ مِنْ

<sup>١</sup> . والفاسقون يمشون على أقدامهم سقا وهو قوله تعالى B et P

<sup>٢</sup> . Le reste du paragraphe, ainsi que les deux paragraphes suivants, manquent dans Ibn al-Wardi.

الصور ثم يأمر الملك أن ينفخها<sup>١</sup> فيهم<sup>٢</sup> ويقول<sup>٣</sup> أيتها العظام  
 البالية والأوصال المنقطعة<sup>٤</sup> والشعور المتزقة<sup>٥</sup> ان الله<sup>٦</sup> يأمركم  
أن تجتمعن لفصل القضاء فيجتمعن<sup>٧</sup> ثم ينادي قوموا للعرض على  
الجباد فيقومون وذلك قوله<sup>٨</sup> يوم<sup>٩</sup> يخرجون من الأجداث  
سراًعاً<sup>١٠</sup> كأنهم إلى نصب يوفضون وقوله<sup>١١</sup> يوم تشفع الأرض  
عنهم سراًعاً ذلك حشر علينا يسير فإذا خرجوا من قبورهم  
يلقى المؤمن برَّك<sup>١٢</sup> من رحمة الله كما وعد<sup>١٣</sup> يوم نحشر المتقين

<sup>١</sup> B et P . ينفح .

<sup>٢</sup> P . فهم .

B et P . قائلا .

<sup>٤</sup> . المتقطعة .

<sup>٥</sup> . والاعضاء المتزقة والشعور المتثرة .

<sup>٦</sup> B et P ajoutent : المصوَّرُ الْجَلَاقُ .

<sup>٧</sup> B et P ajoutent : تعالى .

<sup>٨</sup> Manque dans B et P .

<sup>٩</sup> Le reste de la citation manque dans B et P .

<sup>١٠</sup> B ajoute ; وقال تعالى : plus le passage suivant du Qorân . يخرجون من الا جداث كأنهم جراد منتشر مهطعين الى الداع وقوله : عز من قائل .

<sup>١١</sup> B et P . تلقى المؤمنون برَّاكِبَ [المرمنين] .

<sup>١٢</sup> B . سجاته P , سجاته وتعالى .

من <sup>١</sup> بني آدم حتى الشعرة <sup>٢</sup> فما فوقها حتى <sup>٣</sup> تكامل <sup>٤</sup> أجسامهم  
 قالوا وتأكل الأرض ابن آدم إلّا عجب الذئب فإنه  
 يبقى مثل عين الجراد <sup>٥</sup> لا يُدركه الطرف فينشي الله <sup>٦</sup> الخلق  
 منه <sup>٧</sup> وتركب عليه أجزاءه كالumba <sup>٨</sup> في الشمس فإذا تم <sup>٩</sup> وتكامل  
 نفح فيه الروح <sup>١٠</sup> ثم اشق عنه القبر <sup>١١</sup> ثم قام <sup>١٢</sup>  
ذكر النفحة الثالثة <sup>١٣</sup> وذلك قوله تعالى ثم نفح فيه  
أخرى فإذا هم قيام ينظرون <sup>١٤</sup> وقوله إنْ كانت إلّا صيحةً واحدة  
فإذا هم جميعاً مُخضرون <sup>١٥</sup> ويجمع الله أرواح الخلائق في

<sup>١</sup> B et P ajoutent : أجساد .

<sup>٢</sup> B et P ajoutent : الواحدة .

<sup>٣</sup> Manque dans B et P .

<sup>٤</sup> B et P : فتستكامل .

<sup>٥</sup> B et P : الجراد .

<sup>٦</sup> B et P : فينشي .

<sup>٧</sup> B et P : من ذلك العجب .

<sup>٨</sup> B et P ajoutent : شعاع .

<sup>٩</sup> B et P ajoutent : خلقاسويا .

<sup>١٠</sup> B et P ajoutent : وهي نفحة القيمة [القيام] P .

تعالى ملك الموت فيقبض أرواحهم <sup>ثُمَّ</sup> يقول <sup>١</sup> مُتْ فيوت فلا  
يبقى <sup>٢</sup> حَىٰ إِلَّا اللَّهُ تَعَالَى <sup>٣</sup> ففند ذلك يقول لمن الملك اليوم  
فلا يُجِيبَه أَحَدٌ فيقول الله الواحد القهار هكذا رُوِيَ فِي  
الأخبار <sup>٤</sup> والمسلمون يختلفون منه في أشياء،

ذكر المطرة التي ثُنِبتْ أجساد الموتى قالوا فإذا  
مضى بين النفختين اربعون عاماً أمر الله <sup>٥</sup> من تحت العرش  
ماهٌ خائراً كالطلاء وكمّي <sup>٦</sup> الرجال يقال له ماه الحيوان  
فيثبت <sup>٧</sup> أجسامهم كما يثبت البَقْلُ قال كعب ويأمر الله  
الأرض والبحار وتؤمر <sup>٨</sup> الطير والسباع [بأن] تردد <sup>٩</sup> ما أكلتْ

<sup>١</sup> B et P ajoutent : لَهُ :

<sup>٢</sup> B et P ajoutent : فِي الْمَلَكِ :

<sup>٣</sup> Manque dans B.

<sup>٤</sup> B et P ajoutent : وَاللَّهُ أَعْلَمُ et suppriment le reste du paragraphe.

<sup>٥</sup> B et P : الْأَجْسَادُ .

<sup>٦</sup> سُجَانَه وَتَعَالَى P , سُجَانَه B .

<sup>٧</sup> B et P : وَكَلَنَى مِنْ .

<sup>٨</sup> B et P : فَتَنَبَّتْ .

<sup>٩</sup> Manque dans B et P .

<sup>١٠</sup> B et P : بِرَدْ .

فالتمسنا التوفيق بين الآيات بعد أن أمكن أن تكون آية الاستثناء، مفسرة لتلك الآي فقلنا الإستثناء عند نفخة الصُّعْق وعموم الفنا، بين النفختين كما جاء في الخبر لثلا يظن ظانُ أنَّ القرآن متناقض وروى الكلبي<sup>١</sup> عن أبي صالح<sup>٢</sup> عن ابن عباس رضه في قوله<sup>٣</sup> كل شئ هالك إلَّا وجهه قال كل شئ وجب عليه الفنا، إلَّا الجنة والنار والعرش والكرسي<sup>٤</sup> والجُهُور العين والأعمال الصالحة وقيل في قوله<sup>٥</sup> إلَّا من شاء الشهداء حَوْلَ العرش سيفهم<sup>٦</sup> بأعناقهم وقيل الجور العين وقيل موسى عم لا صَعِيق مرَّةً وقيل جبريل وميكائيل واسرافيل<sup>٧</sup> وملك الموت وحملة العرش<sup>٨</sup> قالوا فيأمر الله

<sup>١</sup> Manque dans P.

<sup>٢</sup> طالع P.

<sup>٣</sup> تعالى : B et P ajoutent .

<sup>٤</sup> بسيوفهم P.

<sup>٥</sup> لانه B et P.

<sup>٦</sup> صلوات الله عليهم اجمعين [صلي الله على نبينا وعاليهم P] وقيل B.

<sup>٧</sup> عليه السلام وقيل B et P.

<sup>٨</sup> عليهم السلام : B et P ajoutent .

تُمطر<sup>١</sup> سماوتها وتجري مياهها وتنظم أشجارها ولا حيّ على  
ظهرها<sup>٢</sup> ولا في بطنها<sup>٣</sup> يُحييهم الله للبعث ،

ذكر اختلافهم<sup>٤</sup> في قوله تعالى هو الأول والآخر وقال  
تعالى<sup>٥</sup> كَا بِدَانَا أَوْلَ خَلْقَ نَعِيده و قال تعالى<sup>٦</sup> كُلُّ مِنْ عَلَيْهَا  
فَانِ<sup>٧</sup> و يَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ وَقَالَ  
كُلُّ شَيْءٍ هَالَكَ إِلَّا وَجْهَهُ وَقَالَ<sup>٨</sup> كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ  
فَبُدَّلَتْ<sup>٩</sup> هَذِهِ الْآيَاتِ عَلَى هَالَكَ كُلُّ شَيْءٍ دُونَهِ لَمَّا<sup>١٠</sup> قَالَ  
تعالى<sup>١١</sup> وَنَفَخَ فِي الصُّورِ فَصَعَقَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ  
إِلَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ دَلَّ أَنَّهُ لَا تَعْمَلُ الصَّاعِدَةَ<sup>١٢</sup> جَمِيعَ الْخَلَائِقِ

<sup>١</sup> B et P . وَتُمطر .

<sup>٢</sup> B et P ajoutent : ; من سائر المخلوقات : le reste manque.

<sup>٣</sup> B et P . ما ورد .

<sup>٤</sup> الله تعالى P ، الله عز وجل B .

<sup>٥</sup> سُبْحَانَهُ B .

<sup>٦</sup> Le reste du verset manque dans B et P .

<sup>٧</sup> B et P ajoutent : جَلْ وَعَلَى .

<sup>٨</sup> B et P . فَدَلَّتْ .

<sup>٩</sup> Manque dans B et P .

<sup>١٠</sup> عَزْ وَجْلَ P ، جَلْ وَعَزْ B .

<sup>١١</sup> دَلَّ [على B] ان الصاعدة لا تعم .

إلى فاني وهو الذي يُسمى ملوك الموت وقال بعضهم أن ملك الموت معه سيف إذا شعر سيفه لم يره أحد إلا مات على مكانه وقال بعض منهم أنه يقطع بذلك السيف الأرواح من السماء وكثير منهم خالفوهم وقالوا أن الله لم يوكل أحداً بقبض الأرواح ولكن إذا ذبل جسد الحيوان وضُعفت أعضاؤه القابلات للفعل فارقها الروح فأمام المسلطون فنهم من يقول الدنيا بين يدي ملك الموت كالسفرة أو كالطشت أو كالآية يتناول منها حيث شاء ومنهم من يقول له أ尤ان ينتزعون الأرواح فإذا بلغت الترافق تولاها بنفسه ومنهم من يقول بل جعل طبعه ضدأ للحياة فحيث ما حضر بطلت الحياة عنده والله أعلم ،

---

**ذكر ما بين النختين<sup>١</sup> يقال هو<sup>٢</sup> أربعون سنة تبقى الأرض على حالها<sup>٣</sup> بعد ما مرّ لها<sup>٤</sup> من الأهوال<sup>٥</sup> والزلزال**

<sup>١</sup> B et P ajoutent : من المدة .

<sup>٢</sup> B et P : ان ما بين النختين .

<sup>٣</sup> B et P : حالها مستريحة .

<sup>٤</sup> B et P : بها .

<sup>٥</sup> B et P ajoutent : العظام .

يُضْرِبُونَ<sup>١</sup> وجوهَهَا<sup>٢</sup> حَتَّى يَرْجِعوا وَذَلِكَ قَوْلُهُ يَا مَعْشِرَ الْجِنِّ<sup>٣</sup>  
 وَإِلَّا إِنْ أَسْطَعْتُمْ أَنْ تَنْفَذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ<sup>٤</sup>  
 فَانْفَذُوا<sup>٥</sup> الْآيَةَ قَالُوا<sup>٦</sup> وَالْمُوتُ<sup>٧</sup> لَا يَشْعُرُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ هَذَا  
 ثُمَّ النَّفْخَةُ الثَّانِيَةُ<sup>٨</sup>

ذَكْرُ النَّفْخَةِ الثَّانِيَةِ وَهِيَ نَفْخَةُ الصُّورِ وَذَلِكَ قَوْلُهُ  
 تَعَالَى<sup>٩</sup> فِي نَفْخِ الصُّورِ<sup>١٠</sup> فَصَعِقُوا مِنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمِنْ فِي الْأَرْضِ<sup>١١</sup>  
 إِلَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ قَالُوا<sup>١٢</sup> فَيَوْمَونَ فِي هَذِهِ النَّفْخَةِ إِلَّا مَنْ تَنَاهَى  
 أَشَاءَ<sup>١٣</sup> مِنَ اللَّهِ وَهُمْ مُخْتَلَفُ فِيهِمْ فَرَعُمْ بَعْضُ أَهْلِ الْكِتَابِ  
 أَنْ قَبْضَ الْأَرْوَاحِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ وَاخْتَلَفَ أَهْلُ الْكِتَابِ فِي صَفَةِ  
 مَلَكِ الْمَوْتِ<sup>١٤</sup> فَرَعُمْ بَعْضُهُمْ أَنَّ اللَّهَ جَعَلَ قَبْضَ الْأَرْوَاحِ

<sup>١</sup> فَيُضْرِبُونَ P.

<sup>٢</sup> وَجْوَهَهُمْ B et P.

<sup>٣</sup> مَعْشِرَ الْجِنِّ Manque dans B et P.

<sup>٤</sup> فِي الْآيَةِ B et P ajoutent : فِي الْمَوْتِ.

<sup>٥</sup> فَانْفَذُوا B et P ; بِهَذِهِ le reste manque.

<sup>٦</sup> قَالُوا B et P.

<sup>٧</sup> وَالْمُوتُ B et P.

<sup>٨</sup> ثُمَّ النَّفْخَةُ الثَّانِيَةُ Manque dans B et P.

<sup>٩</sup> تَنَاهَى الْأَسْتَثْنَاءُ فِي قَوْلِهِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ B et P ; تَنَاهَى الْأَسْ

le reste manque.

بالحبر<sup>١</sup> فانطلقو فإذا هي نار تَسْجُعُ<sup>٢</sup> فبیناهم<sup>٣</sup> كذلك إذ  
جاءتهم ريح فأهلكتهم وهذه كلها<sup>٤</sup> من نص القرآن  
ظاهرة لا يسع<sup>٥</sup> لأحدٍ مؤمن ردها والتکذیب بها وفي  
هذه الصيحة يكُون السماء كالمهمل وتكون الجبال كالعيون  
ولا يسأل حميم حميمًا وفيها ينشق السماء فيصير أبواباً وفيها  
تحيط<sup>٦</sup> سرادق من النار<sup>٧</sup> بحافات الأرض فتطير الشياطين  
هاربة من الفزع حتى تأتي أقطار السموات<sup>٨</sup> فتتلقاها<sup>٩</sup>

<sup>١</sup> B et P ajoutent : اليقين.

<sup>٢</sup> Ms. تأجج P ، يتَسْجُعُ B .

<sup>٣</sup> B et P فبیناهم.

<sup>٤</sup> Manque dans B et P .

<sup>٥</sup> P بعض .

<sup>٦</sup> P يسمع .

<sup>٧</sup> B et P تكون .

<sup>٨</sup> B et P تنشق .

<sup>٩</sup> B et P فتصير .

<sup>١٠</sup> B ويحيط .

<sup>١١</sup> B et P نار .

<sup>١٢</sup> B et P السماء والارض .

<sup>١٣</sup> B et P فتلتقاهم الملائكة .

حملها<sup>١</sup> ويشيب<sup>٢</sup> الولدان وترى الناس سكاري<sup>\*</sup> من الفزع<sup>٣</sup>  
 وماهم بسكاري ولكن عذاب الله شديد<sup>٤</sup> [روى عن] أبي<sup>٥</sup>  
 جعفر الرازي<sup>٦</sup> عن أبيه<sup>٧</sup> عن الربيع<sup>٨</sup> عن أبي العالية عن أبي<sup>٩</sup>  
 ابن كعب قال بينما<sup>١٠</sup> الناس فيأسواقهم إذ ذهب ضوء الشمس<sup>\*</sup>  
 وبيناهم<sup>\*</sup> كذلك إذ تناشرت النجوم وبيناهم<sup>\*</sup> كذلك إذ  
 وقعت الجبال على وجه الأرض وبيناهم<sup>\*</sup> كذلك إذ تحركت  
 الأرض فاضطربت لأن الله تعالى جعل الجبال أتوادها ففزعوا  
 الجن<sup>١١</sup> إلى الإنس والإنس إلى الجن<sup>١٢</sup> واختلفت<sup>١٣</sup> الدواب والطيور  
 والوحش فماج بعضهم في بعض فقالت<sup>١٤</sup> الجن نحن نأتيكم

<sup>١</sup> وتضع كل ذات حملها B et P.

<sup>٢</sup> وتشيب P.

<sup>\*</sup> بسكاري B et P rejeté après.

<sup>٤</sup> حكى أبو B et P.

<sup>٥</sup> Manque dans B et P.

<sup>٦</sup> ربيع B.

<sup>٧</sup> بينما B et P.

<sup>\*</sup> ذهبت الشمس B et P.

<sup>\*</sup> وبيناهم B et P.

<sup>١٣</sup> واضطربت B et P.

<sup>١٤</sup> فقال P.

وَاسْتَأْنَسْتُ<sup>١</sup> بِهِمْ وَذَلِكَ قَوْلُهُ<sup>٢</sup> وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتْ وَإِذَا  
الْوَحْشُ حُشِّرَتْ ثُمَّ تَزَدَّادُ الصِّيَحَةُ<sup>٣</sup> حَتَّى تَسِيرُ الْجَبَالُ عَنْ<sup>٤</sup> وَجْهِ  
الْأَرْضِ وَتَصِيرُ سَرَابًا جَارِيًّا وَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى وَإِذَا الْجَبَالُ سَيَرَتْ  
وَقَوْلُهُ<sup>٥</sup> وَتَكُونُ الْجَبَالُ كَالْعِهْنِ الْمَنْفُوشِ وَتَزَلَّزُ<sup>٦</sup> الْأَرْضُ  
وَانْتَقَضَتْ<sup>٧</sup> وَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى إِذَا زُلْزَلَتِ الْأَرْضُ زُلْزَالَهَا  
وَقَوْلُهُ أَنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ<sup>٨</sup> ثُمَّ تُكُورُ<sup>٩</sup> الشَّمْسُ  
وَتَنْكَدِرُ النَّجْوَمُ وَتُسْجِرُ الْبَحَارُ وَالنَّاسُ أَحِيَا،<sup>١٠</sup> يَنْظَرُونَ إِلَيْهَا  
وَعِنْ ذَلِكَ يَذَهَلُ<sup>١١</sup> الْمَاضِعُ عَمًا أَرْضَعَتْ<sup>١٢</sup> وَأَوْاضِعُ الْحَوَالِمِ

<sup>١</sup> وَتَسْتَأْنِسْ B et P.

<sup>٢</sup> وَتَعَالَى : B et P ajoutent.

<sup>٣</sup> هُوَلًا وَشَدَّةٌ : B et P ajoutent.

<sup>٤</sup> عَلَى : B et P.

<sup>٥</sup> سَبَحَانَهُ P, تَعَالَى : B ajoute.

<sup>٦</sup> وَزَلَّزَتْ : B.

<sup>٧</sup> وَانْتَقَضَتْ : B.

<sup>٨</sup> La citation est différente dans Ibn al-Wardi.

<sup>٩</sup> تُكُورُ : P.

<sup>١٠</sup> أَحِيَا، pour حِيَارِي B a ajoutent ; كَالْوَاهِمِينَ : B et P.

<sup>١١</sup> يَذَهَلُ : B et P.

<sup>١٢</sup> أَرْضَعَتْ : P.

ففرز من في السماوات ومن في الأرض إلا من شاء الله  
 قالوا<sup>١</sup> فإذا بدأت<sup>٢</sup> الصيحة فزعت الملائق وتحيرت وتأهت<sup>٣</sup>  
 وهو يزداد<sup>٤</sup> كلّ يوم فظاعةً<sup>٥</sup> وشناعةً<sup>٦</sup> فيجأر<sup>٧</sup> أهل الودى  
 والقبائل إلى القرى والمدن ثم يزداد<sup>٨</sup> الصيحة حتى يتقلوا<sup>٩</sup>  
 إلى أمميات الأمصار<sup>١٠</sup> ويعطلوا الرعاى والسوائم<sup>١١</sup> وجاءت<sup>١٢</sup>  
 الوحش والسباع<sup>١٣</sup> من هول الصيحة فاختلطت<sup>١٤</sup> بالناس

<sup>١</sup> Manque dans B.

<sup>٢</sup> B et P . واذا بدت

<sup>٣</sup> P . فهمت .

<sup>٤</sup> والصيحة تزداد Ms. B et P ; يزداد .

<sup>٥</sup> وشدة : P ajoute ; مضاعفة وشدة B .

<sup>٦</sup> فتخاز P . فتخاز .

<sup>٧</sup> تزداد B et P .

<sup>٨</sup> وتشتد حتى تتجاوز [يتجاوز] P .

<sup>٩</sup> وتعطل الرعاة السوائم وتفارقها P .

<sup>١٠</sup> وتأتي B et P .

<sup>١١</sup> وهي مذعورة : B et P ajoutent .

<sup>١٢</sup> فختلط B et P .

ذكر ما جاء في<sup>١</sup> الصور رُوى أنَّه كهيئة قرن فيه بعد  
 كل ذي<sup>٢</sup> روح<sup>٣</sup> داره<sup>٤</sup> ولَه ثلث شَعْب شُعبة تحت الترى  
 يخرج<sup>٥</sup> منها الأرواح<sup>٦</sup> وترجع إلى الأجساد<sup>٧</sup> وشعبة تحت العرش  
 منها يُرسل الله الأرواح إلى الموقِّي وشعبة في فم الملك فيها  
 ينفخ قالوا<sup>٨</sup> فإذا مضت الآيات والعلامات التي ذكرنا أُمُر  
 صاحب الصور أن ينفخ نفحة الفزع ويُدِيهَا ويُطْوِلُهَا فلَا تَعْتَرَ<sup>٩</sup>  
كذا عاماً وهي<sup>\*</sup> التي يقول الله عز وجل<sup>١٠</sup> ما ينظر هؤلاء إلا  
 صيحة واحدة ما لها من فوق ويقول<sup>١١</sup> ويوم ينفخ في الصور

<sup>١</sup> صورة الصور وهيئته B et P.

<sup>٢</sup> Manque dans B et P.

<sup>٣</sup> Manque dans P.

<sup>٤</sup> ثقب B، ثقب P.

<sup>٥</sup> تخرج B.

<sup>٦</sup> أرواح P.

<sup>٧</sup> أجسادها B et P.

<sup>٨</sup> Manque dans B et P.

<sup>٩</sup> يُبَرِّح B et P.

<sup>١٠</sup> وهي المذكورة في قوله تعالى B et P. Ibn al-Wardi donne ici trois citations du Qor'ân au lieu de deux.

<sup>١١</sup> وفي قوله تعالى B et P.

على كاهله وان<sup>١</sup> قد مرت<sup>٢</sup> الأرض السفلی حتی بعدها<sup>٣</sup>  
 مسيرة مائة عام على ما رواه وهب ومثل هذا مما يزيد<sup>٤</sup> في  
 يقين<sup>٥</sup> العامي<sup>٦</sup> ويلف في تجويفه<sup>٧</sup> وتعظيمه لأمر الله تعالى<sup>٨</sup> وقد  
 بيّنا في صفة الملائكة أنهم روحانيون الروح بسيط لا يضيق  
 الصدر في صفة الأجسام المركبة قيل صاحب<sup>٩</sup> [fº 71 rº] [الصور]  
 عزرايل<sup>١٠</sup> و عن النبي صلعم<sup>\*</sup> فيما روی<sup>٩</sup> كيف أتم<sup>١٠</sup> وصاحب  
 الصور قد التقمه<sup>١١</sup> وحنى جبهته<sup>١٢</sup> ينظر<sup>١٣</sup> متى يوم<sup>١٤</sup> فيفتح<sup>\*</sup> ،

<sup>١</sup> فان P.

<sup>٢</sup> مرقتا من B et P.

<sup>٣</sup> B et P ajoutent : عنها .

<sup>٤</sup> يزيد Ms.

<sup>٥</sup> تین Ms. ; يقين P.

<sup>٦</sup> تجويفه B et P.

<sup>٧</sup> Passage supprimé par Ibn al-Wardi.

<sup>٨</sup> B ajoute : قد روی :

<sup>٩</sup> انه قال B.

<sup>١٠</sup> انتم B.

<sup>١١</sup> Manque dans B.

<sup>١٢</sup> ينتظر B.

<sup>١٣</sup> B ajoute : لـ .

<sup>١٤</sup> La fin du paragraphe, depuis l'astérisque, manque dans P.

عن ابن عباس رضه<sup>١</sup> قال تهيج<sup>٢</sup> الساعة والرجلان يتباينان  
قد نشرا ثوبهما<sup>٣</sup> فلا يطويانه<sup>٤</sup> والرجل يلوط حوضه فلا يسقى<sup>٥</sup>  
منه والرجل قد انصرف بين لقته<sup>٦</sup> فلا يطعمه والرجل قد  
رفع أكلته إلى فيه فلا يأكلها ثم<sup>٧</sup> تلا تأخذهم وهم  
يخصمون وقال لا تأئيم إلا بنته<sup>٨</sup>، النفخة الأولى<sup>٩</sup> يقال  
أن<sup>١٠</sup> صاحب الصور<sup>١١</sup> اسرافيل<sup>١٢</sup> وهو أقرب الخلق إلى الله  
سبحانه وتعالى<sup>١٣</sup> وله جناح بالشرق وجناح بالغرب والعرش

<sup>١</sup> B et P رضهما.

<sup>٢</sup> Ms. يهيج.

<sup>٣</sup> B et P أثوابهما.

<sup>٤</sup> B et P يطويانها.

<sup>٥</sup> B et P بستقى.

<sup>٦</sup> B et P نجته.

<sup>٧</sup> B et P ذكر النفخة.

<sup>٨</sup> Manque dans B et P.

<sup>٩</sup> B et P ajoutent : هو السيد.

<sup>١٠</sup> B et P ajoutent : عليه السلام.

<sup>١١</sup> B et P عز وجل.

ذكر النار التي تخرج من قعر<sup>١</sup> عدن تسوق<sup>٢</sup> الناس إلى المحرق، روى حذيفة بن أسد<sup>٣</sup> عن النبي صلعم<sup>٤</sup> عشر آيات بين يدي الساعة هذه هي إحداها وفي رواية أخرى لا تقوم الساعة حتى تخرج نار من أرض الحجاز ثُنْيَ<sup>٥</sup> أعناق الإبل بصرى وفي رواية أخرى لا تقوم الساعة حتى تخرج نار من حضرموت مع اختلاف كثير في الروايات،

ذكر نفحات الصور وهي ثلاثة نفحات منها في الدنيا والثالثة في الآخرة قال الله عز وجل ما ينتظرون إلا صيحة واحدة تأخذهم وهم يخوضون فلا يستطيعون توصية ولا إلى أهلهم يرجعون روى الحسن عن شيبان عن قتادة من عكرمة

<sup>١</sup> Manque dans P.

<sup>٢</sup> B et P.

<sup>٣</sup> رضي الله عنه.

<sup>٤</sup> انه قال.

<sup>٥</sup> Manque dans B et P.

<sup>٦</sup> Ms. P et B ajoutent لها.

<sup>٧</sup> مرات اثنان P، مرات ثتان B.

<sup>٨</sup> B et P ajoutent آخر.

<sup>٩</sup> B et P.

ديانة وهم شرارُ خلق الله عليهِم<sup>١</sup> تقوم الساعة وهم في أسواقهم  
يتباينون وفي رواية عبد الله بن مزيد<sup>٢</sup> عن أبيه عن  
النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ<sup>٣</sup> قال لا تقوم الساعة حتى<sup>٤</sup> يعبد الله في  
الأرض<sup>٥</sup> مائة سنة وعن عبد الله بن عمر<sup>٦</sup> قال يُؤمِّر  
صاحب الصُور أن ينفع<sup>٧</sup> فيسمع رجلاً يقول لا إله إلا الله  
فيُؤخِّر مائة عام،

---

ذكر ارتفاع القرآن رُوى عن عبد الله بن مسعود رضه  
أنَّه قال القرآن أشد بُعْضاً على قلوب الرجال من النعم  
على عُقله<sup>٨</sup> قيل يا أبا عبد الرحمن كيف وقد أثبناه<sup>٩</sup> في صدورنا  
ومصاحفنا قال يُسرى عليه فلا يذكر ولا يقرأ،

<sup>١</sup> B et P .وعليهم.

<sup>٢</sup> B et P .بريدة.

<sup>٣</sup> B et P ajoutent : لا.

<sup>٤</sup> B ajoute : بعد.

<sup>٥</sup> B ajoute : رضي الله عنهما .

<sup>٦</sup> B ajoute : في صوره .

<sup>٧</sup> B يُعصيا et P اشد ، تفصيا.

<sup>٨</sup> B على عقلها P ، في عقلها .

<sup>٩</sup> P اثبناه .

ذَكْرٌ فَقْدٌ<sup>١</sup> مَكَّةُ<sup>٢</sup> وَرُوْيٌ<sup>٣</sup> عَنْ<sup>٤</sup> صَلَواتِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامُهُ<sup>٥</sup>  
 قَالَ حَجَّوَا قَبْلَ أَنْ لَا تَحْجَّجُوا فَوَالَّذِي خَلَقَ الْحَبَّةَ وَبِرَا النَّسَمَةَ  
 لِيرْفَعَنَّ هَذَا الْبَيْتَ مِنْ بَيْنِ أَظْهَرِكُمْ حَتَّى لَا يَدْرِي أَحَدُكُمْ  
 أَيْنَ كَانَ مَكَانَهُ بِالْأَمْسِ وَقَالَ كَائِنٌ أَنْظُرْ إِلَى أَسْوَدَ حَشَّ  
 السَّاقِينَ قَدْ عَلَاهَا وَيَقْضِيهَا طَوْبَةً طَوْبَةً،

ذَكْرُ الرَّبِيعِ الَّتِي تَقْبِضُ أَرْوَاحَ أَهْلِ الْإِيمَانِ رُوْيَ أَنَّ اللَّهَ  
 تَعَالَى<sup>٦</sup> ابْتَعَثَ<sup>٧</sup> رِيحَّاً يَانِيَّةً<sup>٨</sup> أَلَيْنَ منَ الْحَرِيرِ وَأَطْيَبَ نَفْخَةً<sup>٩</sup> مِنَ  
 السِّنَكِ فَلَا<sup>١٠</sup> تَسْدَعُ أَحَدًا فِي قَلْبِهِ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مِنَ الْإِيمَانِ إِلَّا  
 قَبْضَتْهُ<sup>١١</sup> وَيَقْبَى النَّاسُ بَعْدَهَا<sup>١٢</sup> مَائَةً عَامٍ لَا يَعْرِفُونَ دِينًا وَلَا

<sup>١</sup> فقدان B.

<sup>٢</sup> المشرفة : B et P ajoutent .

<sup>٣</sup> الحسن عن : B ajoute .

<sup>٤</sup> بن أبي طالب رضي الله عنه B et P .

<sup>٥</sup> خمس P , أحمس B .

<sup>٦</sup> عز وجل B et P .

<sup>٧</sup> يبعث B et P .

<sup>٨</sup> ولا P .

<sup>٩</sup> قبضه Ms. ; corrigé d'après B et P .

<sup>١٠</sup> بعد B et P .

ويمكث الناس بعد<sup>١</sup> ياجوج وماجوح عشرين<sup>٢</sup> سنة<sup>٣</sup> [f<sup>٥</sup> 70 v<sup>٥</sup>] يحجّون ويعتمرون<sup>٤</sup> ،

خروج<sup>٥</sup> الحبشة قال أصحاب هذا الملم ويكمث الناس بعد  
هلاك ياجوج وماجوح في الخصب والدّعّة ما شاء الله<sup>٦</sup> ثم  
تخرج الحبشة وعليهم ذو السويقين<sup>٧</sup> فيُخربون مكّة ويهدمون  
الكعبة<sup>٨</sup> ثم لا تُعمر أبداً وهم الذين يستخرجون كوز فرعون  
وقارون قال فيُجمع<sup>٩</sup> المسلمين ويقاتلونهم فيقتلونهم ويسبوهم  
حتى يُباع الحبشي<sup>\*</sup> بعباءة<sup>٩</sup> ثم يبعث الله<sup>٩</sup> عزّ وجلّ<sup>٩</sup> ربّا  
فتلتفت<sup>٩</sup> روح كل مُسلم<sup>١٠</sup> ،

<sup>١</sup> B et P ajoutent : هلاك.

<sup>٢</sup> B (sic). عشرون.

<sup>٣</sup> B et P ajoutent : والله اعلم .

<sup>٤</sup> B et P ذكر خروج .

<sup>٥</sup> B ajoute : تعالى .

<sup>٦</sup> B , السويقين P .

<sup>٧</sup> B et P فجتمع .

<sup>٨</sup> Manque dans B et P .

<sup>٩</sup> B et P فيقبض .

<sup>١٠</sup> B ajoute : والله تعالى اعلم .

أموال وأوانٍ كثيرة فيقصدون أوريشام<sup>١</sup> ويتهبون نصف القرية<sup>٢</sup>  
 ويسلم النصف الآخر ويرسل الله عليهم صيحة<sup>٣</sup> فيتوقفون عن آخرهم  
 ويُصيّب بنى "اسرائيل من اواني"<sup>٤</sup> عسكراً ما يستغون<sup>٥</sup> سبع  
 سنين عن الحطب هذا<sup>٦</sup> المقدار من حديثهم في كتاب ذكريا  
 عَمَّ فَأَمَّا مَا رَوْيَنَاهُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِحُكْمِهَا وَبِاطْلُهَا وَلَا تَخْتَلِفُ  
 النَّاسُ أَنَّ يَاجُوجَ وَمَاجُوجَ أَمَّمَ مِنْ مَشَارِقِ الْأَرْضِ وَجَاءَنَّ أَنَّ  
 يَرِثُ أَرْضَ قَوْمٍ وَيَسْتَوْلُونَ عَلَيْهَا دُونَهُمْ فَرَوْيَ الرَّبِيعُ عَنْ أَبِي  
 الْعَالِيَةِ قَالَ يَاجُوجَ وَمَاجُوجَ رَجْلَانِ وَقَيلَ هُوَ التَّرْكُ وَالدِّيلُمُ فَهَذَا  
 مَا لَا يُنَكِّرُهُ الْقُلُوبُ وَأَمَّا سَائِرُ الصَّفَاتِ فَمَرَّ عَلَى وَجْهِهِ<sup>٧</sup> قَالُوا<sup>٨</sup>

<sup>١</sup> أوريسلم B.

<sup>٢</sup> نصفها B et P.

<sup>٣</sup> وتصيب بنو B et P.

<sup>٤</sup> ادوات B et P.

<sup>٥</sup> بـ B et P ajoutent :

<sup>٦</sup> وهذا B.

<sup>٧</sup> Passage supprimé par Ibn al-Wardî.

<sup>٨</sup> قيل B et P.

الْقَىٰ<sup>١</sup> عَلَى لِسَانِ أَحَدِهِ إِن شَاءَ اللَّهُ فَيُخْرِجُونَ حِينَئِذٍ وَرُوْيَ  
أَنَّهُمْ يَلْحِسُونَهَا<sup>٢</sup> وَقَالُوا فِي صَفَاتِهِمْ أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ يَفْتَرِشُ أَذَّهَ  
وَمِنْهُمْ مَنْ طَوْلُهُ وَعَرْضُهُ سَوَاءٌ وَمِنْهُمْ مَنْ كَالْأَرْزَةِ الطَّوِيلَةِ  
وَمِنْهُمْ مَنْ لَهُ "أَرْبَعٌ أَعْيُنٌ عَيْنَانِ فِي رَأْسِهِ وَعَيْنَانِ فِي صَدْرِهِ  
وَمِنْهُمْ مَنْ لَهُ رِجْلٌ وَاحِدَةٌ يَنْقِزُ نَقْزَ الظِّبَابَ<sup>٣</sup> وَمِنْهُمْ مَنْ هُوَ  
مُلْبَسٌ شَعْرًا كَالْبَهَانِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَأْكُلُ النَّاسَ وَمِنْهُمْ [مَنْ]  
لَا يَشْرُبُ غَيْرَ الدَّمِ شَيْئًا<sup>٤</sup> وَلَا يَمْوِتُ الرَّجُلُ<sup>٥</sup> مِنْهُمْ حَتَّى يَرَى  
لَصُلْبَهُ أَلْفَ عَيْنٍ تَطْرُفَ<sup>٦</sup> وَفِي التَّسْوِرَةِ مَكْتُوبٌ أَنَّ يَاجُوجَ  
وَمَاجُوجَ يَخْرُجُونَ فِي أَيَّامِ السَّيْجَ وَيَقُولُونَ أَنَّ بَنِي اسْرَائِيلَ أَصْحَابَ

<sup>١</sup> B et P . الْقَىٰ اللَّهُ .

<sup>٢</sup> B et P . يَلْحِسُونَ السَّدِ .

<sup>٣</sup> B et P . وَقَيلَ أَنَّ فِيهِمْ طَائِفَةً كُلُّ [كُلُّ P] مِنْهُمْ .

<sup>٤</sup> B et P . أَرْبَعَةٌ .

<sup>٥</sup> B et P . يَنْقِزُ بَهَا نَقْرًا P . يَقْفَرُ بَهَا قَفْرًا B .

<sup>٦</sup> B et P . وَمِنْ طَوَافِهِمْ [طَوَافِهِا P] طَائِفَةٌ لَا تَأْكُلُ إِلَّا لَحْومَ النَّاسِ P .  
وَلَا تَشْرُبُ إِلَّا دَمًا .

<sup>٧</sup> B et P . الْوَاحِدُ .

<sup>٨</sup> Ms. بَطْرُوفٌ .

فِي قَوْلٍ<sup>١</sup> لَقَدْ كَانَ هَنَا<sup>٢</sup> مَرَّةً مَآءَةً وَيَكُونُ مَكْثُومٌ فِي الْأَرْضِ سَبْعَ  
سَنِينَ ثُمَّ يَقُولُونَ قَدْ قَهْرَنَا أَهْلَ الْأَرْضِ فَهَلْ<sup>٣</sup> نَقَاتِلُ سَاكِنَ<sup>٤</sup>  
السَّمَاوَاتِ فَيَرْمُونُ بِشُتَّابِهِمْ<sup>٥</sup> فَيَرْدُهَا اللَّهُ مُخْضَبَةً دَمًا<sup>٦</sup> فَيَقُولُونَ قَدْ  
فَرَغَنَا مِنْ أَهْلِ السَّمَاوَاتِ فَيَرْسِلُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ النَّفَّ<sup>٧</sup> فِي رِقَابِهِمْ  
فَيُصْبِحُونَ مَوْتَى<sup>٨</sup> وَيَنْسَكَرُ عَلَيْهِمُ الدَّوَابُّ دَاخِسْ مَا سَكَرَتْ مِنْ  
شَيْءٍ<sup>٩</sup> ثُمَّ يَرْسِلُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ السَّمَاوَاتِ فَتَجْرِفُهُمْ إِلَى الْبَحْرِ وَفِي رَوْاْيَةِ  
كَبَ أَتَهُ يَنْقُرُونَ السَّدَّ بِنَاقِيرِهِمْ كُلَّ يَوْمٍ فَيَعُودُونَ<sup>١٠</sup> وَقَدْ  
عَادُ كَمَا<sup>١١</sup> كَانَ حَتَّى إِذَا بَلَغُ<sup>\*</sup> الْأَمْرَ الْفَاتِيَةَ<sup>١٢</sup>

<sup>١</sup> B et P . فيقولون

<sup>2</sup> B هنا، P هنا.

<sup>٣</sup> B et P فلموا.

## • نقلقل سکان B

<sup>5</sup> B et P ajoutent : **نحو السماء**.

<sup>٦</sup> B et P ملحوظة بدم عليهم.

<sup>7</sup> Ms. **العنف**; corr. d'après Ibn al-Wardî.

• Manque dans B et P.

\* من الغدا P , من الغدا

10 B.U.

الاجل العلوم B et P

منهم مثال <sup>١</sup> الأرض <sup>٢</sup> والشجر الطوال <sup>٣</sup> وصنف منهم عرض أحدهم  
وطوله سواه <sup>٤</sup> وصنف منهم يفترش احدى أذنيه ويتحف <sup>٥</sup>  
بالآخرى ورؤى أن طول أحدهم شبر وأكثر <sup>٦</sup> ويكون خروجهم  
بعد قتيل عيسى الدجال <sup>٧</sup> وإذا جاء الوقت جعل الله السد <sup>٨</sup> دكًا  
كما ذكر <sup>٩</sup> فيخرجون <sup>١٠</sup> ورؤى أنهم تكون <sup>١١</sup> مقدمتهم  
بالشام وساقتهم <sup>١٢</sup> بلخ قالوا <sup>١٣</sup> فيأتي أولهم البحيرة ويشربون  
ماءها ويأتي أوسطهم فيلحسون ما فيها <sup>١٤</sup> ويأتي آخرهم

<sup>١</sup> كامثال B et P.

<sup>٢</sup> Ms. ; الارض ; manque dans B et P.

<sup>٣</sup> من الأرض P , من الأرض B .

<sup>٤</sup> بمسواه B et P .

<sup>٥</sup> ويتحف P .

<sup>٦</sup> وأكبر B et P .

<sup>٧</sup> ذكره عز وجل في كتابه B et P .

<sup>٨</sup> وينتشرون في الأرض : B et P ajoutent :

<sup>٩</sup> يكون P , يكون اول B .

<sup>١٠</sup> وساقتهم P .

<sup>١١</sup> قال B et P .

<sup>١٢</sup> فيشربون B et P .

<sup>١٣</sup> من التداوة : B et P ajoutent :

خروج<sup>١</sup> ياجوج وماجوح قال الله تعالى<sup>٢</sup> فإذا جاء وعد ربّي جعله دكّاء<sup>٣</sup> وكان وعد ربّي حقّاً وجاء في الأخبار من صفاتهم وعدهم ما الله به عليم ولا يختلفون<sup>٤</sup> أنّهم في مشارق الأرض<sup>٥</sup> وروى عن مكحول أنه قال المسكنون من الأرض مسيرة مائة عام وثمانون<sup>٦</sup> منها لياجوج وماجوح<sup>٧</sup> أمّتان في كلّ أمّة أربع مائة ألف أمّة لا يُشبه<sup>٨</sup> أمّة أخرى<sup>٩</sup> وعن الزهرى<sup>١٠</sup> أنّهم<sup>١١</sup> ثلث أمّم منسّك وتأويل وتدريس فصنف

<sup>١</sup> في ذكر خروج P، ذكر خروج B.

<sup>٢</sup> عز وجل B et P.

<sup>٣</sup> B et P arrêtent ici la citation، et ajoutent : يعني السد.

<sup>٤</sup> P ajoute : في كون B.

<sup>٥</sup> B et P بين.

<sup>٦</sup> B ajoute : وشمالها P، وشماليها.

<sup>٧</sup> Manque dans P.

<sup>٨</sup> B et P ثمانون.

<sup>٩</sup> B et P ajoutent : وعشرة للسودان وعشرة لبقية الأمم.

<sup>١٠</sup> Manque dans B.

<sup>١١</sup> لا يُشبه Ms.

<sup>١٢</sup> أمّة أمّة الأخرى P، الأخرى B.

<sup>١٣</sup> انهما B.

عليه وسلامه قال [٧٠ ١٩] أنا دابة الأرض أنا كذا أنا كذا  
والله أعلم وقيل عبد الله بن الزبير دابة الأرض ،

ذكر الدخان قال تعالى<sup>١</sup> فارتقب يوم تأتي السماء بدخان  
مبين وروى عن الحسن<sup>٢</sup> قال يجيء دخان<sup>٣</sup> فيلأ ما بين  
السماء والأرض حتى لا يُدرى شرق ولا غرب<sup>٤</sup> ويأخذ الكافر<sup>٥</sup>  
فيخرج من مسامعه<sup>٦</sup> ويكون على المؤمنين<sup>٧</sup> كهيئة الزكمة ثم يكشف  
الله عنهم<sup>٨</sup> بعد ثلاثة أيام وذلك قدام<sup>٩</sup> الساعة وأكثر  
أهل التأويل على أنه<sup>١٠</sup> الجوع الذي أصابهم في أيام<sup>١١</sup>  
النبي صلعم ،

<sup>١</sup> B et P قال الله عز وجل .

<sup>٢</sup> B et P ajoutent : رضي الله عنه : انه :

<sup>٣</sup> الدخان .

<sup>٤</sup> شرقاً وغرباً .

<sup>٥</sup> الکفار .

<sup>٦</sup> مسامعهم .

<sup>٧</sup> المؤمن .

<sup>٨</sup> عز وجل .

<sup>٩</sup> بين يدي .

<sup>١٠</sup> B et P ajoutent : هو .

<sup>١١</sup> B et P زمن .

وان التجأ إلى أنَّ هذا وما أشبهه خارج عن العادة اضطرَّ إلى  
إيجاده وما أشبهه من غير مجانية له خارج عن العادة حتى  
ينكشف في الحال أمرُه عن التعطيل والإلحاد ويعود القول في  
إثبات البارئ وإحداث العالم ولهذا ما اشترط في غير موضع في  
هذا الكتاب التحفظ لهذه المسألة والقرآن عليها لأنَّها القاعدة  
الموطدة والمُمدة الموثق بها وأمَّا الدابة فهو اسم يقع على ما  
دب ودرج من أجناس الحيوان من إنسان وسبع وبهيمة وطائر  
وهامَّة وقال الله تعالى والله خلق كل دابة من ماء فنهم  
من يعشى على بطنه ومنهم من يعشى على رجلين ومنهم من يعشى  
على أربع وقال ما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها  
وقال إنَّ شر الدوَابَ عند الله الصم الْبَكَمُ الذين لا يقلون  
فلم يُرِدْ هاهنا إلَّا الناس خاصة فلو قال قائل إنَّها كنایة  
عن إنسان أو ملَكَ لكن قوله مُحتملاً هذا إذا لم يصحَّ ما رُوى  
في الخبر من صفاتها ونحوها كما ذكرنا فاما إنَّ صحة الخبر فليس  
إلَّا إتباعه وقد سمعتُ من يقول معنى الدابة العلامَة يظهر  
الله كلامَه كيف شاء يعجزهم بها وروى أنَّ علياً صلوات الله

وَلَا طَلَوعُهَا مِنْ مَغْرِبِهَا أَعْجَبَ مِنْ نَقْضٍ<sup>١</sup> بَنِيهَا وَمَحُوا صُورَتِهَا  
وَاسْتِلَابَ ضُوئِهَا وَهَدْمَ مَسِيرِهَا وَكُلَّ ذَلِكَ قَدْ قَامَتْ  
الدَّلَائِلُ عَلَى جَوَازِهِ بِحَلْولِ هَذِهِ الْأَفَاتِ وَالْبَلَایا مَعَ فَنَاءِ  
الْعَالَمِ بِأَسْرِهِ وَعَدْمِ عَيْنِهِ بَعْدِ وُجُودِهِ وَيَذْهَبُ قَوْمٌ مِنْ أَنْكَرُوا  
حَدَّثَ الْعَالَمَ وَانْتَقَاضَهُ إِلَى أَنَّ طَلَوعَ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا ظَهُورُ  
سَلَطَانٍ ثُمَّ يَسْتَوِي عَلَى الْأَرْضِ وَيَهُرُ كُلُّ سَلَطَانٍ دُونَهُ وَهَذَا  
مُحَالٌ لَا تُجِيزُهُ الْعُقُولُ لِلَّهِ بِوْجَهِهِ مِنَ الْوَجْهِ وَسَبَبُ مِنَ الْأَسَابِبِ  
أَنْ يَكُونَ فِي قُوَّةِ أَحَدٍ مِنَ النَّاسِ أَوْ عُمُرِهِ أَوْ مَلْبَغِهِ أَوْ يَتَسَاؤِلُ  
مَشَارِقُ الْأَرْضِ وَمَغَارِبُهَا وَيُعْطِيهِ أَهْلَهَا الطَّاعَةَ وَالْأَنْقِيَادَ وَيَنْفَذُ  
فِيهَا أَمْرَهُ وَحْكَمَهُ أَنَّ الْإِنْسَانَ الْوَاحِدَ وَإِنْ طَالَ عُمُرُهُ وَامْتَدَّتْ  
أَيَّامُهُ لَمْ يَقْطُعْ الْعَالَمَ كُلَّهُ وَلَا نِصْفَهُ وَلَا بَعْضُهُ وَانَّ الذِّي  
يُذَكَّرُ مِنَ الْمُلُوكِ الَّذِينَ أَحاطُوا بِالْأَرْضِ هُوَ شَيْءٌ مِنْ  
جَهَةِ الْخَبَرِ وَمَا يُذَكَّرُ مِنْ أَمْرِ سَلِيمِ عَمَّ مَعْجَزٌ لَهُ لَا يَخْبُرُ  
مَثَلُهَا هَذَا الْخَصْمُ الْمُخَالِفُ لَنَا فَإِذَا بَطَلَ مَا قَلَنَاهُ وَجَبَ أَنَّ  
طَلَوعُهَا مِنْ مَغْرِبِهَا كَطَلَوعِهَا مِنْ مَشْرِقِهَا أَوْ يُنْكِرُ ذَلِكَ لِتَكَلَّمَ  
عَلَى إِثْبَاتِهِ مِنْ جَهَتِهِ وَطَرِيقِهِ فَهَذَا يَقِعُ فِي بَابِ صِدْقِ الْأَنْبِيَاَ،

<sup>١</sup> نَقْضٌ Ms.

الدابة فخرجت ثلاث<sup>١</sup> أيام لم يذر أى طرفها<sup>٢</sup> فقال<sup>٣</sup> يا رب ردها ردها<sup>٤</sup> ويقال أنها تخرج بأجناد<sup>٥</sup> في عقب<sup>٦</sup> الحاج والله أعلم<sup>٧</sup> تسير بالنهار وتقف بالليل يراها كل قائم وقاعد وأنها لا تدخل<sup>٨</sup> المسجد<sup>٩</sup> وقد عاذبه المافقون فتقول<sup>١٠</sup> أترون المسجد يُنجيكم من هلاك<sup>١١</sup> كان بالأمس<sup>١٢</sup> هذا قول الظاهر ولعمري ما خروج مثل هذه الدابة ولا طلوع الشمس من مغربها أو من أى ناحية من نواحي السماء كانت على الله بعزيز ولا هي أصعب وأعسر من إبادتها نفسها ووضعها على مgebraها التي تجري فيه

<sup>١</sup> B et P . ثلاثة.

<sup>٢</sup> B et P ajoutent : خرج .

<sup>٣</sup> B et P ajoutent : موسى .

<sup>٤</sup> رد هذا المتابع التفيس الى مكانه لا حاجة لنا فيه [بنا اليه P]

<sup>٥</sup> بجندان P , باجنادين B .

<sup>٦</sup> عقب P , عقب .

<sup>٧</sup> Manque dans B et P .

<sup>٨</sup> B et P . لتدخل .

<sup>٩</sup> P للمسجد .

<sup>١٠</sup> فقول Ms .

<sup>١١</sup> B et P ajoutent : والله أعلم et suppriment tout le reste de ce paragraphe .

أذن<sup>١</sup> فيل وقرنها قرن<sup>٢</sup> إيل وعنقها عنق نعامة وصدرها  
 صدر أسد وقوائمها قوائم بغير ومعها عصى موسى وخاتم سليمان  
 [٣٥٠] <sup>٣</sup> ويرتفع إلى السماء<sup>٤</sup> فلا يعرف أحد باسمه وهو يجلو<sup>٥</sup>  
 وجه المؤمن بالعصا فيبَيِّضُ ويختتم على أنف الكافر فيغشو<sup>٦</sup>  
 السواد فيه فيقال يا مؤمن يا كافر<sup>٧</sup> وروى عن عبد الله بن  
 عمر<sup>٨</sup> أله<sup>٩</sup> قال هي الدابة الغلباء<sup>١٠</sup> التي أخبر التيم<sup>١١</sup> الداري  
 عنها وعن الحسن<sup>١٢</sup> قال سأله موسى عم<sup>١٢</sup> ربّه أن يُريه

<sup>١</sup> آذان B et P.

<sup>٢</sup> وقرنها قرون B et P.

<sup>٣</sup> وترتفع الاسماء P, وترفع الاسماء B.

<sup>٤</sup> وهي تجلو B.

<sup>٥</sup> فيغشو B.

<sup>٦</sup> La copule manque dans B.

<sup>٧</sup> رضى الله عنها : B et P ajoutent .

<sup>٨</sup> Manque dans B et P.

<sup>٩</sup> Ms. العبلاء ; manque dans B et P.

<sup>١٠</sup> B et P تَمِيم .

<sup>١١</sup> B et P ajoutent : انه .

<sup>١٢</sup> Manque dans B et P.

ثُمَّ تَوَدَّ بَعْدَ ذَلِكَ فَتَجْرِي فِي مُجَارَاهَا الَّذِي<sup>١</sup> كَانَ تَجْرِي فِيهِ  
وَقَدْ أَغْلَقَ بَابَ التَّوْبَةِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَرُوِيَ عَنْ عَلَىٰ أَنَّهُ  
قَالَ فَتَطَلَّعَ<sup>٢</sup> بَعْدَ ذَلِكَ مِنْ مَشْرُقِهَا عَشْرِينَ وَمَائِيَةً<sup>٣</sup> سَنَةً  
لَكِنَّهَا سَنُونٌ قَصَارٌ السَّنَةُ كَالشَّهْرِ وَالشَّهْرُ كَالْجَمْعَةِ وَالْجَمْعَةُ كَالْيَوْمِ  
وَالْيَوْمُ كَالسَّاعَةِ وَكَانَ كَثِيرٌ مِنَ الصَّحَابَةِ يَتَرَصَّدُونَ الشَّمْسَ<sup>٤</sup> مِنْهُمْ  
حَذِيفَةُ بْنُ الْيَمَانِ<sup>٥</sup> وَبَلَالُ وَعَائِشَةَ رَضِيَّهُمْ

خَرْوَجُ دَابَّةِ الْأَرْضِ<sup>٦</sup> قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ<sup>٧</sup> إِذَا وَقَعَ  
الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً<sup>٨</sup> مِنَ الْأَرْضِ<sup>٩</sup> كَلَّمْهُمْ قَالَ  
كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْأَخْبَارِ<sup>١٠</sup> إِنَّهَا دَابَّةً<sup>١١</sup> ذَاتٌ وَبَرٌّ وَرِيشٌ وَزَعْبٌ  
وَفِيهَا<sup>١٢</sup> مِنْ كُلِّ لَوْنٍ وَلَهَا أَرْبَعَ قَوَافِلَ رَأْسُهَا رَأْسُ ثُورٍ وَآذَانُهَا

<sup>١</sup> .الَّتِي B.

<sup>٢</sup> .فَيَطَلَّعُ P; B .تَطَلَّعُ Ms.

<sup>٣</sup> .مَائَةٌ وَعَشْرُونَ P .مَائَةٌ وَعَشْرُونَ B.

<sup>٤</sup> .طَلَوعُ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا B.

<sup>٥</sup> .الْيَمَانِي P.

<sup>٦</sup> .ذَكْرُ خَرْوَجِ الدَّابَّةِ P.

<sup>٧</sup> .الْعَلَمُ [الْعُلُومُ] P .بِالْأَخْبَارِ B.

<sup>٨</sup> .Manque dans B et P.

<sup>٩</sup> .B et P .فِيهَا.

آمنت من قبل أَنَّهُ<sup>١</sup> طلوع الشمس من مغربها وروينا عن أبي هريرة<sup>٢</sup> أَنَّهُ قال ثلاث إذا خرجت لم<sup>٣</sup> ينفع<sup>٤</sup> نفساً إِيماها طلوع الشمس من مغربها والدابة والدجال قالوا<sup>٥</sup> في صفة طلوعها أَنَّهُ إذا كانت الليلة التي تطلع الشمس في صبيحتها<sup>٦</sup> من مغربها حُسْتَ فيكون<sup>٧</sup> تلك الليلة قدر ثلاث ليلٍ قالوا فيقرأ الرجل جُزءه<sup>٨</sup> وينام<sup>٩</sup> ويستيقظ والنجوم راكدة والليلة كما هي فيقول بعضهم هلرأيتم مثل هذه الليلة قط ثم تطلع الشمس من مغربها كأنّها عَلَمَ أَسْوَدَ حتّى تتوسّط في<sup>١٠</sup> السمااء

<sup>١</sup> B et P . قيل هو .

<sup>٢</sup> B et P رضي الله عنه .

<sup>٣</sup> B et P لا .

<sup>٤</sup> تُنفع P .

<sup>٥</sup> B et P . وقالوا .

<sup>٦</sup> B et P ajoutent : من مغربها ..

<sup>٧</sup> B et P . صبيحتها .

<sup>٨</sup> B et P . ف تكون .

<sup>٩</sup> Ms. . جزءه .

<sup>١٠</sup> B . ثم ينام .

<sup>١١</sup> Manque dans B et P .

من ولد شعيباً بن افرايم<sup>١</sup> ثم اختالف المتأولون له فقال  
أكثرهم<sup>٢</sup> هو عيسى عمّ بعينه يردد إلى الدنيا وقالت فرقته<sup>٣</sup> نزول  
عيسى خروج رجل شبيه بعيسى<sup>٤</sup> في الفضل والشرف كما يقال  
للرجل الحَيْر هو مَلِك والشَّرِير هو شيطان<sup>٥</sup> يُراد به  
التشبيه<sup>٦</sup> لا<sup>٧</sup> الأعيان وقال قوم يردد روحه في رجل يُسمى<sup>٨</sup>  
عيسى<sup>٩</sup> والله أعلم،

---

طلع<sup>١٠</sup> الشمس من مغربها قال بعض المفسرين في قوله  
تعالى يوم يأقى بعض آيات ربك لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن

<sup>١</sup> Ms. افرايم. Tout ce passage, depuis l'astérisque, manque dans B et P.

<sup>٢</sup> B et P ajoutent : واحقهم بالتصديق.

<sup>٣</sup> B et P .يشبه عيسى.

<sup>٤</sup> Manque dans B et P.

<sup>٥</sup> B et P .تشبيهها بهما.

<sup>٦</sup> B et P .ولا يراد.

<sup>٧</sup> B et P .ترد.

<sup>٨</sup> B et P .اسمه.

<sup>٩</sup> B et P ajoutent : والآخران ليسا بشيء.

<sup>١٠</sup> B et P ذكر طلوع.

جاء أَنْه قد قال إنَّ بين يدي الساعة ثلاثين دجَالاً فَأَقْلَمَ  
ما في هذا الباب أن يكون كأحد هولاءٌ<sup>١</sup> ،

بقيَة خبر عيسى عليه السلام قال بعض المفسرين في قوله  
تعالى وإنْ من أهل الكتاب إِلَّا ليُؤْمِنَّ بِهِ قَبْلَ موْتِهِ أَنَّهُ  
عند زَرْوَلَهُ<sup>٢</sup> وقد قال الله عزَّ وجلَّ بل رفعه الله إليه  
وَمَا قُتِلُوهُ وَلَا صُلْبُوهُ<sup>٣</sup> ولكن شَيْهَةَ لَهُمْ<sup>\*</sup> وَلَا يَخْتَلِفُ أَهْلُ الْكِتَابِ  
أَنَّهُ جَاءَ احْتَجَبَا بِأَنَّهُ مَكْتُوبٌ فِي كِتَابِ الْأَنْبِيَاءِ لِلثَّانِيَةِ  
عَشْرَ أَنِّي مَوْجَهٌ إِلَيْكُمْ النَّبِيُّ قَبْلَ مَجْئِي الرَّبِّ وَفِي كِتَابِ شَعِيَا  
يَا بَيْتَ الْحَمْدِ مِنْكَ يَخْرُجُ الصِّدِيقُ الْمُخْلِصُ يَكُونُ الصَّدْقُ عَلَى  
هُمْ يَأْتِيهِ وَالْحَقُّ عَلَى حَقْوَبِهِ يَسْكُنُ الذَّئْبُ مَعَ الْخَرُوفِ<sup>٤</sup> وَيَلْبِسُ  
الصَّبَى مَعَ الْأَفَاعِيِّ الصَّبَاءَ وَعِيسَى عَنْدَكُمْ مَسِيحٌ وَالدَّجَالُ مَسِيحٌ  
وَهُمَا مَسِيحَانِ وَفِي زَمَانِهِ يَخْرُجُ يَاجُوجُ وَمَاجُوجٍ قَالُوا وَيَكُونُ

<sup>١</sup> La fin du paragraphe, depuis l'astérisque, manque dans B et P.

<sup>٢</sup> عند B. كذا في الأصل : Ms. عيد زَرْوَلَهُ، et note marginale :

ترول عيسى.

<sup>٣</sup> B et P. وقال

<sup>٤</sup> B intervertit les deux citations.

الحرُوف. Ms.

وقال آنَه لَم يَكُن نَبِي إِلَّا أَنْذَر<sup>١</sup> قَوْمَه بِالدِّجَال<sup>٢</sup> وَوَصَفَه<sup>٣</sup> فَقَالَ  
إِنَّه قدْ بَيَّنَ لِي مَا لَمْ يَبَيَّنَ لِأَحَد آنَه أَعُودُ كَيْتَ وَكَيْتَ  
فَإِنْ خَرَجَ وَأَنَا فِيكُمْ فَأَنَا حَجَّتُكُمْ وَإِنْ لَمْ يَخْرُجْ إِلَّا بَعْدِ فَالله  
خَلِيفَتِي عَلَيْكُمْ فَمَا اشْتَبَهَ عَلَيْكُمْ فَاعْتَلُوا أَنَّ رَبَّكُمْ لَيْسَ بِأَعُودُ  
وَالدِّجَالُ يُسَمِّيهُ<sup>٤</sup> الْيَهُودُ مُوشِعُ كَوَافِلَ<sup>٥</sup> وَيَزْعُمُونَ آنَه مِنْ نَسلِ  
دَاؤِدَ وَآنَه يَلْكُ الأَرْضَ وَيَرِدُ الْمُلْكَ إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِيهِودَ<sup>٦</sup>  
أَهْلَ الْأَرْضِ كَلَّهُمْ<sup>٧</sup> وَسَمِعَتُ الْمَحْوَسَ يَذَكُرُونَ وَاحِدًا<sup>[f 69 r]</sup>  
مِنْهُمْ يَخْرُجُ فَيَرِدُ الْمُلْكُ إِلَيْهِمْ فَقَدْ صَارَ هَذَا الْأَمْرُ مُشْتَرِكًا  
مُتَنَازِعًا فِيهِ بَقِيَ الْاعْتِمَادُ عَلَى أَصْدِقِ الْأَخْبَارِ وَأَصْحَاهَا وَذَلِكَ  
مَا رُوِيَ عَنْ كِتَابِ اللهِ وَرُسُلِهِ مِنْ غَيْرِ تَحْرِيفٍ وَلَا تَبْدِيلٍ فَالَّذِي  
هُوَ مُمْكِنٌ جَائزٌ مِنْ هَذِهِ الصَّفَةِ خَرُوجُ رَجُلٍ مُخَالِفٌ لِلْإِسْلَامِ  
مُفْسِدٌ فِيهِ وَأَمَّا سَائِرُ مَا ذُكِرَ فَوُوكُولُ إِلَى عِلْمِ اللهِ لَآنَه قَدْ

<sup>١</sup> B ; Ms. نَذَر.

<sup>٢</sup> B et P . فَتْنَةُ الدِّجَالِ.

<sup>٣</sup> B et P . وَانَّه.

<sup>٤</sup> B et P . تَسْمِيهِ.

<sup>٥</sup> B , P . مُوشِعُ كَوَافِلَ , مُواطِيعُ كَوَافِلَ.

<sup>٦</sup> B . فِيهِودُوا , P . فِيهِود.

الديْر فِيَنْ فِيهِ رجَالاً بِالأشْوَاقِ إِلَيْكُمْ قَالُوا<sup>١</sup> فَأَتَيْنَاهُ<sup>\*</sup> فَقَالَ  
إِنِّي بِعِيمٍ<sup>٢</sup> فَأَخْبَرْنَاهُ فَقَالَ مَا فَعَلْتَ بِحِيرَةِ طَبْرِيَّةِ قَلَنا تَدْفَقَ  
بَيْنَ جَانِبَيْهَا<sup>٣</sup> قَالَ مَا فَعَلْتَ نَخْلَ عَمَانَ وَبَيْسَانَ<sup>٤</sup> قَلَنا يَجْتَنِيْهَا<sup>٥</sup>  
أَهْلَهَا قَالَ فَمَا فَعَلْتَ عَيْنَ زُعْرَ<sup>٦</sup> قَلَنا يَشْرَبُ مِنْهَا أَهْلَهَا قَالَ  
فَلَوْ يَبْسَطْ هَذِهِ نَقْدَتُ<sup>٧</sup> مِنْ وَثَاقِ فَوْطَثَ قَدْمَى<sup>٨</sup> كُلَّ مَنْهَلٍ  
إِلَّا الْمَدِينَةُ وَمَكَّةُ<sup>٩</sup> وَرُوِيَ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّمَ خطَبَ فَقَالَ مَا  
كَانَ<sup>١٠</sup> بَيْنَ خَلْقِ آدَمَ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ فَتَنَّةٌ أَعْظَمُ مِنَ الدِّجَالِ

<sup>١</sup> Manque dans B et P.

<sup>٢</sup> Ms. بِعِيمٍ Manque dans B et P.

<sup>٣</sup> B et P [الماء] مِنْ جَانِبَيْهَا B].

<sup>٤</sup> B et P فَعَلَ.

<sup>٥</sup> B et P ; Ms. وَبَيْسَانَ.

<sup>٦</sup> B et P يَجْتَنِيْهَا.

<sup>٧</sup> B et P ; Ms. زُعْرَ.

<sup>٨</sup> B et P ; Ms. قَالُوا.

<sup>٩</sup> B et P نَقْدَتُ.

<sup>١٠</sup> B et P شَمَ وَطَسَطَ بِقَدْمَى.

<sup>١١</sup> B et P مَكَّةُ وَالْمَدِينَةُ.

<sup>١٢</sup> Manque dans B et P.

سنة ويقال ثلاثة وثلاثين<sup>١</sup> ويُصلّى خلف المهدى<sup>٢</sup> ثم يخرج ياجوج  
وماجوج،

بقية خبر الدجال<sup>\*</sup> في رواية سفيان عن مجاهد عن الشعبي<sup>٤</sup>  
عن فاطمة بنت قيس قال "خرج علينا رسول الله صلّم في  
نهر الظهيرة فخطبنا فقال إني لم أجمعكم لرغبة ولا لرهاة ولكن  
ل الحديث حديثه قيم الدارى<sup>٥</sup> معنى سروره "القاتلة حديثى"  
أنّ نفراً من قومه أقبلوا<sup>٦</sup> في البحر فأصابتهم ريح عاصف  
وأجلاتهم<sup>٧</sup> إلى جزيرة فإذا هم ببداية قالوا لها ما أنت<sup>٨</sup>  
الجسasse قلنا اخبرينا الخبر قالت إن أردتم الخبر فعليكم بهذا

<sup>١</sup> B et P ajoutent : سنة .

<sup>٢</sup> Manque dans B et P.

<sup>٣</sup> B et P قالت .

<sup>٤</sup> الدار .

<sup>٥</sup> B et P سرور .

<sup>٦</sup> P حتى .

<sup>٧</sup> B et P ذكروا .

<sup>٨</sup> B et P أجلاتهم .

<sup>٩</sup> B et P قالت أنا .

وترى<sup>١</sup> الغنم مع الذئب ويلعب<sup>٢</sup> الصبيان مع الحيات فلا تضرهم  
ويلقى<sup>٣</sup> الأرض في زمانه حتى لا تقرض الفأرة<sup>٤</sup> جراباً وحتى  
يُدعى الرجل إلى المال فلا يقبله ويشبع<sup>٥</sup> الرمانة السكّن<sup>٦</sup>  
قال<sup>٧</sup> وينزل عيسى<sup>٨</sup> في<sup>٩</sup> يده مشقّص<sup>١٠</sup> فيقتل به الدجال  
وقيل إذا نظر إليه الدجال ذاب كما يذوب الرصاص واتبعهم  
المسلمون يقتلونهم فيقول الحجر والشجر يا مسلم<sup>١١</sup> هذا يهودي خلفي  
الآ الفرقـد من شجر<sup>١٢</sup> اليهود قال<sup>١٣</sup> ويكت عيسى<sup>١٤</sup> أربعين

<sup>١</sup> B et P . ترعى .

<sup>٢</sup> B . وتلعب .

<sup>٣</sup> الله العدل في : P et B ajoutent : ويكفى .

<sup>٤</sup> B et P . فأرة .

<sup>٥</sup> B et P . وتشبع .

<sup>٦</sup> أهل الدار بأجمعـم : Glose marginale .

<sup>٧</sup> B et P . قالوا .

<sup>٨</sup> B . عليه مسلام .

<sup>٩</sup> B et P . وفي .

<sup>١٠</sup> Ms. . مشقّص .

<sup>١١</sup> Manque dans B et P .

<sup>١٢</sup> Ms. . سـجـر .

<sup>١٣</sup> B et P . قالوا .

<sup>١٤</sup> B ajoute : عليه السلام .

نَزَولُ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُسْلِمُونَ لَا يَخْتَلِفُونَ فِي نَزَولِ  
عِيسَى عَمَّ أَخِرَ الزَّمَانِ وَقَدْ قِيلَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ  
لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُنَ بِهَا إِنَّهُ نَزَولُهُ وَجَاءَ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ  
إِنَّ عِيسَى نَازَلَ فِيمُوكُمْ وَهُوَ خَلِيفُكُمْ فَمَنْ أَدْرَكَهُ فَلَيُقْرَئَ بِهِ  
سَلَامِي فَإِنَّهُ يَقْتَلُ الْخَنْزِيرَ وَيُكْسِرُ الصَّلِيبَ وَيَحْجُجُ فِي سَبْعِينَ أَلْفًا  
فِيهِمْ أَصْحَابُ الْكَهْفِ فَإِنَّهُمْ يَحْجَجُونَ وَيَتَزَوَّجُ امْرَأَةً مِنْ يَزْدَ<sup>٦</sup>  
وَيَذْهَبُ<sup>٨</sup> بِالْبَغْضَاءِ وَالشُّخْنَاءِ وَالْخَاسِدُ وَتَعُودُ الْأَرْضُ إِلَيْهَا<sup>٩</sup>  
عَلَى عَهْدِ آدَمَ<sup>١٠</sup> حَتَّى يُتَرَكَ الْمَقْلَاصَ<sup>١١</sup> فَلَا يَسْعَى عَلَيْهَا<sup>١٢</sup> أَحَدٌ

<sup>١</sup> ذكر نزول B et P.

<sup>٢</sup> بن مریم عليهما B et P.

<sup>٣</sup> نزول عيسى B et P.

<sup>٤</sup> في الحديث B et P ajoutent :

<sup>٥</sup> فليقرئه B , فليقرئه P .

<sup>٦</sup> Ms. يزد , B et P .

<sup>٧</sup> تذهب P .

<sup>٨</sup> وبركاتها B et P ajoutent :

<sup>٩</sup> عليه السلام B et P ajoutent :

<sup>١٠</sup> تترك القلاص B et P .

<sup>١١</sup> إليها B .

حماره فقيل<sup>١</sup> ما بين أذنَيْ حماره اثنتي عشر شبراً وقيل اربعون ذراعاً تُظِلُّ<sup>٢</sup> احدى أذنيه سبعين ألفاً<sup>٣</sup> وخطوه مسيرة<sup>٤</sup> ثلاثة أيام فيبلغ<sup>٥</sup> كل منهل الاربعة مساجد مسجد<sup>٦</sup> الحرام ومسجد الرسول<sup>٧</sup> ومسجد الأقصى ومسجد الطور ويكت أربعين صباحاً يقصد<sup>٨</sup> بيت المقدس وقد اجتمع الناسُ لقتالهم<sup>٩</sup> فعمهم<sup>١٠</sup> ضبابة من غمام ثم ينكشف<sup>١١</sup> عنهم مع الصبح فیرون عیسی بن مریم<sup>١٢</sup> قد نزل على<sup>\*</sup> ضرب<sup>١٣</sup> من ظراب بيت المقدس<sup>١٤</sup> فیقتل الدجال ،

<sup>١</sup> فقال P ، فقالوا B .

<sup>٢</sup> تظل B et P ; Ms. .

<sup>٣</sup> رجالا B .

<sup>٤</sup> وخطوته مسيرة P ، وخطوته مدي البحر B .

<sup>٥</sup> يبلغ P ، ويبلغ B .

<sup>٦</sup> الله : B et P ajoutent .

<sup>٧</sup> عليه افضل الصلاة والسلام P ، عليه الصلاة والسلام : B ajoute .

<sup>٨</sup> ويقصد B et P .

<sup>٩</sup> لقتاله P ، بقتاله B .

<sup>١٠</sup> فعمهم B et P .

<sup>١١</sup> تكشف B .

<sup>١٢</sup> عليه السلام : B ajoute .

<sup>١٣</sup> كذا وجدت : Note marginale .

<sup>١٤</sup> المنارة البيضاء في جامع بنى امية B .

بَيْنَ عَيْنِيهِ لَكَ فَرِيقَاهُ كُلُّ أَحَدٍ كَاتِبٌ وَغَيْرُ كَاتِبٍ وَاخْتَلَفُوا  
 فِي مَخْرُجِهِ فَقَالَ قَوْمٌ يَخْرُجُونَ مِنْ أَرْضِ كُوفَةَ<sup>٣</sup>  
 وَاخْتَلَفُوا فِي مَنْ يَتَبعُهُ<sup>٤</sup> قَالَ قَوْمٌ يَتَبعُهُ الْيَهُودُ وَالنَّسَاءُ<sup>٥</sup>  
 وَالْأَعْرَابُ وَأَوْلَادُ الْمُوسُومَاتِ<sup>٦</sup> وَاخْتَلَفُوا فِي الْمُجَانِبِ الَّتِي تَظَاهِرُ  
 عَلَى يَدِيهِ فَقَالَ قَوْمٌ يَسِيرُ حِيثُ سَارَ مَعَهُ جَنَّةٌ وَنَارٌ فَجَنَّتُهُ نَارٌ  
 وَنَارَهُ جَنَّةٌ وَإِنَّهُ يَدْعُى أَنَّهُ رَبُّ الْحَلَائِقِ فَيَأْمُرُ السَّمَاءَ فَتَنْطَرُ  
 وَيَأْمُرُ الْأَرْضَ فَتَنْبَتُ وَيَبْعَثُ الشَّيَاطِينَ فِي صُورَةِ<sup>٧</sup> الْمَوْتَىٰ وَيُقْتَلُ  
 رِجَالًا ثُمَّ يُحْيِيهِ فَيَفْتَنُ النَّاسَ<sup>[٨]</sup> وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَايُونُهُ  
 قَالُوا وَلَا يَخْرُجُ لَهُ<sup>٩</sup> مِنَ الدَّوَابِ إِلَّا الْجِهَارُ وَاخْتَلَفُوا فِي هِيَاءِ

<sup>١</sup> B et P ajoutent : موضع.

<sup>٢</sup> Ms. كُوتَى.

<sup>٣</sup> من المشرق من ارض خراسان وقالت طائفه يخرج من يهود أصفهان وقال قوم يخرج من ارض الكوفة.

<sup>٤</sup> اتباعه.

<sup>٥</sup> قالوا النساء.

<sup>٦</sup> والموسومات واولادهن.

<sup>٧</sup> Manque dans B et P.

<sup>٨</sup> صور.

<sup>٩</sup> موتي.

<sup>١٠</sup> يتبعه.

فقال النبي صلعم إِنِّي<sup>١</sup> قد خبأْتُ لكَ خَبِيْثاً قال ما هو قال  
هُوَ الدَّخْنُ يعني الدخان فقال<sup>٣</sup> النبي صلعم أَخْسَأْ ولن<sup>٤</sup>  
تعدو قدرك<sup>٥</sup> قال عمر<sup>٦</sup> أَئْذَنْ لِي فَأَضْرِبْ عَنْقَهِ فقال  
رسول الله صلّى الله عليه دَعَهُ فَإِنْ يُكْنِهَ فلن<sup>٩</sup> تسلط  
عليه<sup>١٠</sup> وَإِلَّا يُكْنِهَ<sup>١١</sup> فلا خير<sup>١٢</sup> في قتله<sup>١٣</sup> ثم دعا النبي صلعم  
فاختطف<sup>١٤</sup> وجاء في الحديث أَنَّهُ اغْمَ جفال الشعر بِمَكْتُوبٍ<sup>١٥</sup>

<sup>١</sup> Manque dans B ; tout ce passage, depuis l'astérisque, manque dans P.

<sup>٢</sup> Manque dans B et P.

<sup>٣</sup> B et P ajoutent : لَهُ .

<sup>٤</sup> فلن . B

<sup>٥</sup> وقتك . طورك B

<sup>٦</sup> رضى الله عنه : .

<sup>٧</sup> Manque dans B.

<sup>٨</sup> Ms. يُكْنِه B ; فانه كمه ; ان يكنه manque dans P.

<sup>٩</sup> فلا P .

<sup>١٠</sup> كذا في الأصل : . Note marginale :

<sup>١١</sup> وان لا يكنه B ; manque dans P.

<sup>١٢</sup> B ajoute : لَكَ .

<sup>١٣</sup> كذا في الأصل : . Ms. ملأه ; note marginale :

<sup>١٤</sup> فاختطف P .

<sup>١٥</sup> B et P . مَكْتُوبٍ .

خروج<sup>\*</sup> الدجال الأخبار الصحيحة متواترة بخروجه بلا شك<sup>٢</sup>  
وإنما الاختلاف في صفتة وهیأته قالوا<sup>٣</sup> قومٌ هو صائب بن  
صائد اليهودي<sup>\*</sup> عليه اللعنة<sup>٤</sup> ولدَ عهدَ رسول الله صلعم فكان  
أحياناً يربوا<sup>٥</sup> في مهده وينتفخ في بيته حتى يلاً بيته فأخبر النبي  
صلعم بذلك فأتاه في نَفَرٍ من أصحابه فلما نظر إليه عرفه فدعاه  
الله سجانه وتعالى فرفعه إلى جزيرة من جزر البحر إلى وقت  
خروجه<sup>\*</sup> وفي رواية أخرى أنَّ المسيح الدجال قد أكل  
الطعام ومشى في الأسواق وروى أنَّ اسمه عبد الله<sup>٦</sup> وهو يلعب  
مع الصبيان فقال ابن صياد أتَشَهِدُ<sup>٧</sup> أَنِّي رسول الله فقال له النبي  
أشهد أَنِّي رسول الله<sup>٨</sup> فقال ابن صياد أتَشَهِدُ<sup>٩</sup> أَنِّي رسول الله

## ذکر خروج B et P

<sup>2</sup> B et P ajoutent : **وَلَا دِبْرٌ**.

<sup>٣</sup> B قال، P وقال.

<sup>3</sup> Manque dans B et P.

B et P; Ms. يزفو.

<sup>6</sup> Ce passage est remplacé, dans B, par ces mots دروي ان الـبي، P n'a que les cinq derniers mots. صلعم أنتاه

ashd B.

عَزٌّ وَجَلٌّ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْنٌ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ  
 قال فتح قسطنطينية<sup>١</sup> وبعض المفسرين يفسرون "آلم غلت الروم  
 على هذا" <sup>٣</sup> أَنَّهُ كَانَ <sup>٤</sup> وَذَكَرُوا أَنَّهُ يُبَاعُ <sup>٦</sup> الفَرْسُ <sup>\*</sup> مِنْ  
 لَا يَهُا <sup>٧</sup> بِدِرْهَمٍ وَيُقْسِمُونَ الدَّنَانِيرَ بِالْجَحْفِ قَالُوا وَبَيْنَ فَتْحِ  
 قِسْطَنْطِينِيَّةِ <sup>\*</sup> وَخُرُوجِ الدَّجَالِ سَبْعَ سَنِينَ فِيْنَا هُمْ "كَذَلِكَ إِذْ  
 جَاءَ <sup>٩</sup> الصَّرِيقُ أَنَّ الدَّجَالَ <sup>١١</sup> فِي دَارِكُمْ قَالَ فَيَرْفَضُونَ مَا فِي  
 أَيْدِيهِمْ <sup>١٢</sup> وَيُنْفِرُونَ إِلَيْهِ <sup>١٣</sup>

<sup>١</sup> B et P ajoutent : وَخُرُوجُ الدَّجَالِ.

<sup>٢</sup> B et P في تفسير ذهب في تفسير.

<sup>٣</sup> Manque dans B; P وَهُمْ مِنْ.

<sup>٤</sup> B et P ajoutent : وَعَنِّي بِهِ فَتْحُ قِسْطَنْطِينِيَّةٍ.

<sup>٥</sup> وَذَكَرَ B.

<sup>٦</sup> تَبَاعُ B.

<sup>٧</sup> Manque dans B.

<sup>٨</sup> Manque dans P.

<sup>٩</sup> B et P في نَاهِمْ.

<sup>١٠</sup> جَاءُهُمْ B.

<sup>١١</sup> B et P ajoutent : قَدْ خَلَفْتُمْ.

<sup>١٢</sup> B et P ajoutent : مِنْ ذَلِكَ.

<sup>١٣</sup> B et P ajoutent : وَهِيَ كَذَابَةٌ.

الساعة حتى يسوق<sup>١</sup> الناسَ رجُلٌ من قحطان واحتلوا فيه من هو فُروي عن ابن سيرين أَنَّه قال القحطاني<sup>٢</sup> رجل صالح وهو الذي يصلّي خلفه عيسى وهو المهدى<sup>٣</sup> وروى عن كعب أَنَّه قال يموت المهدى<sup>٤</sup> ويُبَايِع<sup>٥</sup> بعده القحطاني<sup>٦</sup> وروى عن عبد الله بن عمر<sup>٧</sup> أَنَّه قال رجل يخرج بعد<sup>٨</sup> ولد العباس<sup>٩</sup> ولما خرج عبد الرحمن بن الأشعث على الحجاج يسمى بالقحطاني<sup>١٠</sup> وكتب إلى العمال من عبد الرحمن ناصر أمير المؤمنين فقيل له إنَّ اسم القحطاني<sup>١١</sup> على ثلاثة أحْرَفٍ فقال اسمى عبد وليس الرحمن من اسمى فدلل<sup>١٢</sup> أنَّ هذا القحطاني<sup>١٣</sup> كان مشهوراً عندهم وقد قال كعب ما هو بدون المهدى<sup>١٤</sup> في العدل،  
فتح قسطنطينية<sup>١٥</sup> رُوينا عن اسْباطٍ عن السرى في قوله

<sup>١</sup> Ms. سوق.

<sup>٢</sup> B ajoute : الناس :

<sup>٣</sup> B et P ajoutent : رضى الله عنهما :

<sup>٤</sup> B et P من :

<sup>٥</sup> Le reste du paragraphe manque dans Ibn al-Wardi.

<sup>٦</sup> بالقطان.

<sup>٧</sup> ذكر فتح القسطنطينية .

<sup>٨</sup> عن السرى P ، روى عن السدى B .

ورفع<sup>١</sup> الجور عن أهل الأرض ويفيض العدالة عليهم<sup>٢</sup> ويُسوى  
بين الضعيف والقوى<sup>٣</sup> ويبلغ الإسلام مشارق الأرض [fo 68 ro]<sup>٤</sup>  
ومغاربها ويفتح القسطنطينية ولا يبقى أحدٌ في الأرض إلّا دخل<sup>٥</sup>  
الإسلام أو أدى الفِدْيَة<sup>٦</sup> وعند ذلك يتمّ وعد الله<sup>٧</sup> ليُظهره  
على الدين كله واختلفوا في مدة عمره فقيل يعيش سبع سنين  
وقيل تسعًا وقيل عشرين وقيل أربعين وقيل سبعين<sup>٨</sup> ،

خروج<sup>٩</sup> التحطاني<sup>١٠</sup> في رواية عبد الرزاق عن مَعْمَر عن  
أبي قريب<sup>١١</sup> عن أبي سعيد المقبرى عن أبي هريرة رضه قال  
لا تقوم الساعة حتّى يقفل<sup>١٢</sup> القافل<sup>١٣</sup> من رُوميَّة ولا تقوم

<sup>١</sup> B et P . يرفع

<sup>٢</sup> B et P . على الخلق .

<sup>٣</sup> B et P ajoutent : في الحق :

<sup>٤</sup> B et P ajoutent : في :

<sup>٥</sup> B et P . الجزية .

<sup>٦</sup> P ajoute : له :

<sup>٧</sup> B ajoute : والله اعلم :

<sup>٨</sup> B et P . ذكر خروج

<sup>٩</sup> Manque dans B et P, qui ont simplement : روی :

<sup>١٠</sup> Ms., B et P . تَقْفَل

<sup>١١</sup> B et P . القوافل .

أهل البيت ولم يتألُّ جهداً في إظهار العدل ونفي الجَوْر وقيل  
 لطاوس هو المَهْدِي الذي سمع به يعني عمر بن عبد العزيز  
 قال لا إن هذا لا يستكمل العدل وإن ذاك يستكمله وأنكرت  
 الشِّيَعَةُ أن يكون إلا من ولد على بن أبي طالب رضه ثم  
 اختلفوا فقالوا هو مُحَمَّد بن الحنفية لم يُتْ وسَيُودْ حتَّى يسوق  
 العرب بعضاً واحدة واحتجوا بأنَّ علياً دفع إليه الرَايَة يوم  
 الجَمْل وقال قوم يكون من ولد حسين بن علي رضوان الله  
 عليهما من بطن فاطمة رضها لأنَّه جاهد في طلب الحق حتَّى  
 استُشْهِدَ وقال آخرون بل يكون من ولد الحسن<sup>١</sup> عم ثم اختلفوا  
 في حَلْيَتِه وهيأته فقال بعضهم يكون ابن أُمَّةٍ أسر العينين برّاق  
 الثناء في خَدَّه خالٌ وقال قوم مولده بالمدينة وخرج منه بكَّة  
 يُبَايِعُ بين الصفا والمروة وذُعْم آخرون أنه يخرج من الْمُوتَ ومن  
 ثُمَّ سَوَّا بنو إدريس قيروان المَهْدِيَّة طمعاً في أن يكون منهم قالوا

الحسين .<sup>١</sup> Ms.

<sup>١</sup> Tout ce long passage a été supprimé par Ibn al-Wardi, qui y a introduit à la place sept vers chi'ites d'Amir ben Amir el-Baqri, et n'a conservé que ces quelques mots : ومن حَلْيَة المَهْدِي أنه أسر [اللون كث الحَيَّة أَكْل] العينين برّاق الثناء في خَدَّه خال . Les mots entre crochets semblent avoir été omis par notre copiste.

بيتٌ يواطئُ اسمه اسْمَى وفي رواية أخْرَى لَوْلَمْ يَبْقَى مِنَ الدُّنْيَا  
 إِلَّا عَصْرٌ لَبَثَ اللَّهُ رَجَالًا مِنْ أَهْلِ بَيْتِيٍّ<sup>١</sup> يَلِأُ الْأَرْضَ عَدْلًا كَمَا  
 مُلْتَ جَوْرًا لَيْسَ فِيهِ يواطئُ اسْمَهُ<sup>٢</sup> وَالشِّعْيَةُ فِيهِ أَشْعَارٌ كَثِيرَةٌ  
 وَاسْطَارٌ<sup>٣</sup> بَعِيدَةٌ وَقَدْ حَدَّثَنِي أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنَ الْحَجَاجِ الْمُرْوُفِ  
 بِالسُّجْزِيِّ بِالشِّيرْجَانِ سَنَةُ خَمْسَةِ وَعِشْرِينَ وَثَلَاثَةَ قَالَ حَدَّثَنَا  
 مُحَمَّدُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ رَاشِدِ الْأَصْفَهَانِيِّ حَدَّثَنِي يُونُسُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ<sup>٤</sup>  
 الْأَعْلَى الشَّافِعِيُّ حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ خَالِدِ الْجُنْدِيِّ عَنْ أَبِيَّ بْنِ  
 صَالِحٍ عَنْ الْحَسَنِ عَنْ أَنَّسٍ رَضِيَّهُ عَنْهُ قَالَ لَا يَزِدُّ الْأَمْرُ إِلَّا شَدَّةً  
 وَلَا الدُّنْيَا إِلَّا إِدْبَارًا وَلَا النَّاسُ إِلَّا شَحًّا وَلَا تَقُومُ النَّاسُ إِلَّا عَلَى  
 شَرَادِ النَّاسِ وَلَا مَهْدِيًّا إِلَّا عِيسَى بْنُ مُرِيمٍ ثُمَّ اخْتَلَفَ مِنْ أَثْبَتِ  
 الْحَبْرِ الْأَوَّلِ فَقَالَ بَعْضُهُمْ هُوَ كَانَ عَلَىٰ بْنُ أَبِي طَالِبٍ عَمًّا  
 وَتَأَوَّلُوا عَلَيْهِ قَوْلَهُ وَجَدْتُمُوهُ هَادِيًّا مَهْدِيًّا وَزَعْمَ قَوْمٍ أَنَّهُ كَانَ  
 الْمَهْدِيًّا مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي جَعْفَرٍ لِقَبْهِ الْمَهْدِيٌّ وَإِنَّمَا مُحَمَّدٌ وَهُوَ مِنْ

<sup>١</sup> Manque dans B et P.

<sup>٢</sup> [تواطئٌ P] تواطئٌ اسْمَهُ اسْمَى B et P.

<sup>٣</sup> اسْقَابٌ P.

<sup>٤</sup> كذا في الأصل Note marginale :

<sup>٥</sup> Idem.

المباء<sup>١</sup> فیأسر<sup>٢</sup> السُّفیانی وینغير على كلب لأنهم تباعه<sup>٣</sup> ويسبى  
نساءهم قالوا فالخائب يومئذ من خاب<sup>٤</sup> عن غنائم كلب كذا  
الرواية مع حشو<sup>٥</sup> كثير<sup>٦</sup> ومحالات مردودة والله أعلم  
بما روى<sup>٧</sup> ،

خروج المهدى قد روى فيه روايات مختلفة وأخبار عن  
النبي صلعم وعن على وابن عباس<sup>٨</sup> وغيرهم إلا أن فيها نظراً  
وكذلك كل ما يروونه من حادثات الكوانن إلا أنها نسوفها  
كمما جاءت<sup>٩</sup> وأحسن ما جاء في هذا الباب خبر أبي بكر بن  
عياش عن عاصم بن ذر عن عبد الله بن مسعود رضه ان النبي  
صلعم قال لا تذهب الدنيا حتى يلي<sup>١٠</sup> أمتى رجل من أهل

<sup>١</sup> المياه . B et P.

<sup>٢</sup> فيسار . P.

<sup>٣</sup> لا اتباعه P , اتباعه .

<sup>٤</sup> غاب . B et P.

<sup>٥</sup> كلام B , كام P (sic).

<sup>٦</sup> والله اعلم Manque dans P ; B n'a que .

<sup>٧</sup> ذكر : B et P ajoutent .

<sup>٨</sup> رضى الله عنهم : B et P ajoutent .

<sup>٩</sup> Manque dans B et P .

<sup>١٠</sup> يلي على P , يأتي على B .

أحسن<sup>١</sup> ما كانت حتى يجيء الكلب فيسفر على سارية المسجد  
 قالوا فلن تكون الشمار يومئذ<sup>٢</sup> يا رسول الله قال لعوافي  
 السباع والطير قالوا<sup>\*</sup> في الخبر ثم تسير خيل<sup>٤</sup> السفياني ت يريد  
 مكة تنتهي إلى موضع يقال له بيداء فینادی منادٍ من السماء  
 يا بیداء بیداء<sup>٥</sup> بهم فيخسف بهم فلا ينجو منهم إلا رجال من  
 كلب يقلب<sup>٦</sup> وجوههم<sup>٧</sup> في أقفيّتها يمشيآن التهقرى على أعقابهما  
 حتى يأتي السفياني فيخبرها به<sup>٩</sup> ويأتي البشير<sup>١٠</sup> المهدى<sup>١١</sup> وهو  
 بمكة فيخرج معه اثنا عشر ألفاً فهم<sup>١٢</sup> الابدال والاعلام حتى يأتي

<sup>١</sup> كأحسن Note marginale : كذى في الأصل B et P.

<sup>٢</sup> Manque dans P.

<sup>٣</sup> Manque dans B et P.

<sup>٤</sup> B et P سرية.

<sup>٥</sup> B et P ajoutent : حتى.

<sup>٦</sup> بـ P ابدى.

<sup>٧</sup> B et P تقلب.

<sup>٨</sup> P وجوههم.

<sup>٩</sup> B et P فيخبرانه.

<sup>١٠</sup> Manque dans B et P.

<sup>١١</sup> B et P للمهدى.

<sup>١٢</sup> B et P فيهم.

وَيُشِّبِّهُ خَيْلَهُ وَسَرَايَاهُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ فَيَقْرُونَ بُطُونَ الْحَبَالَىٰ وَيُنْشَرُونَ  
 النَّاسَ بِالْمَناشِيرِ وَيَطْبَخُونَهُمْ فِي الْقَدْوَرِ وَيَبْعَثُ جَيْشًا لَهُ إِلَى  
 الْمَدِينَةِ فَيَقْتَلُونَ وَيَأْسُرُونَ وَيُحْرِقُونَ ثُمَّ يَنْبُشُونَ<sup>١</sup> عَنْ [قَبْرِ]  
 النَّبِيِّ صَلَّمَ وَقَبْرِ فَاطِمَةِ رَضِيَّاً ثُمَّ يَقْتَلُونَ كُلَّ مَنْ " اسْمَهُ مُحَمَّدٌ  
 وَفَاطِمَةٌ وَيُصْلِبُونَهُمْ عَلَى بَابِ السَّجْدَةِ فَمَنْدَ ذَلِكَ يَشْتَدُّ غَضْبُ اللَّهِ  
عَلَيْهِمْ<sup>٢</sup> فَيَخْسِفُ بِهِمُ الْأَرْضَ وَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى وَلَوْ تَرَى إِذْ  
 فَزِعُوا فَلَا فَوْتَ وَأَخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ أَيِّ مِنْ تَحْتِ أَقْدَامِهِمْ  
 وَفِي خَبْرٍ آخَرَ أَنَّهُمْ يَهْرِبُونَ الْمَدِينَةَ حَتَّىٰ لَا يَقْنِي رَائِئُهُ وَلَا سَارِحُ  
 [٦٧٥٦] وَرُوِيَ أَنَّ " النَّبِيَّ صَلَّمَ" <sup>٣</sup> قَالَ لِيَتَرَكُنَ<sup>٤</sup> الْمَدِينَةَ

<sup>١</sup> وَيَبْعَثُ P ، وَيُشِّبِّهُ B.

<sup>٢</sup> وَيُحْرِقُونَ : B et P ajoutent :

<sup>٣</sup> وَيَطْبَخُونَ النَّاسَ : B et P.

<sup>٤</sup> B et P ; Ms. بَتَسُونَ .

<sup>٥</sup> Restitué d'après B et P.

<sup>٦</sup> B ajoute : كَانَ :

<sup>٧</sup> عَلَيْهِمْ غَضْبُ الْجَبَارِ P .

<sup>٨</sup> عن P .

<sup>٩</sup> B et P ajoutent : أَنَّهُ .

<sup>١٠</sup> B et P لِيَتَرَكُنَ .

وفيما خبر<sup>١</sup> عن على بن أبي طالب صلوات الله عليه<sup>٢</sup> في ذكر  
الفتن بالشام قال فإذا كان ذلك خرج ابن آكلة  
الأكباد على اثره ليستولى على منبر دمشق فإذا كان ذلك<sup>٣</sup>  
فانتظروا خروج المهدىٰ وقد قال بعض الناس ان هذا  
قد مضى وذلك خروج زياد بن عبد الله بن خالد بن يزيد  
ابن معوية بن أبي سفيان بحلب وبيسروا ثيابهم وأعلامهم وادعوا  
الخلافة فبعث أبو العباس عبد الله [بن محمد] بن علي بن عبد  
الله بن عباس أبا جعفر إليهم فاصطلموهم عن آخرهم وينزع  
آخرون أن لهذا الموعد شاباً وصفه لم يوجد لزياد بن عبد الله  
ثُم ذكروا أنه مع ولد يزيد بن معاوية عليهما اللعنة "بوجهه"  
آثار الجدرى وبينه نكتة بياض يخرج من ناحية دمشق

١. وما خبر P، وما اخبر B.

٢. رضي الله عنه B et P.

٣. Manque dans B et P.

٤. Tout ce qui précède manque dans B et P, et est remplacé  
par ceci : ثم ذكر السفياني وأنه من :

٥. Manque dans B et P.

٦. بوجه Ms.

٧. فكتة P، نقطة B.

لـه شعـبـ بـنـ صـالـحـ مـوـلـدـ بـالـطـالـقـانـ مـعـ حـكـيـاـتـ وـأـقـاصـيـصـ  
فـيـهاـ العـجـائـبـ<sup>١</sup> مـنـ القـتـلـ وـالـأـسـرـ وـالـلـهـ أـعـلـمـ،

خـروـجـ السـفـيـانـيـ<sup>\*</sup> فـيـ روـاـيـةـ هـشـامـ بـنـ الـغـارـ<sup>\*\*</sup> عـنـ مـكـحـولـ  
عـنـ أـبـيـ عـبـيـدةـ بـنـ الـجـرـاحـ<sup>\*\*\*</sup> عـنـ رـسـوـلـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ<sup>\*\*\*\*</sup> قـالـ  
لـاـ يـزالـ هـذـاـ الـأـمـرـ قـائـمـاـ بـالـقـنـطـ حـتـىـ يـشـلـمـهـ<sup>\*\*\*\*\*</sup> رـجـلـ مـنـ بـنـيـ  
أـمـيـةـ وـفـيـ روـاـيـةـ أـبـيـ قـلـابـةـ عـنـ أـبـيـ أـسـمـاءـ عـنـ ثـوـبـانـ أـنـ<sup>\*\*\*\*</sup> رـسـوـلـ<sup>\*\*\*\*</sup>  
الـلـهـ صـلـعـمـ<sup>\*\*\*\*\*</sup> ذـكـرـ وـلـدـ<sup>\*\*\*\*\*</sup> الـبـاسـ فـقـالـ يـكـونـ هـلـاـكـمـ عـلـىـ يـدـيـ<sup>\*\*\*\*\*</sup>  
رـجـلـ مـنـ أـهـلـ بـيـتـ هـذـهـ وـأـوـمـىـ<sup>\*\*\*\*\*</sup> إـلـىـ حـبـيـةـ<sup>\*\*\*\*\*</sup> بـنـ أـبـيـ سـفـيـانـ

<sup>١</sup> حـكـيـاـتـ كـثـيـرـةـ وـأـخـبـارـ عـجـيـبـةـ . B et P.

<sup>٢</sup> ذـكـرـ : B et P ajoutent .

<sup>٣</sup> Manque dans B et P.

<sup>٤</sup> روـىـ P ، روـىـ عنـ B .

<sup>٥</sup> رـضـىـ اللـهـ عـنـهـ : B et P ajoutent .

<sup>٦</sup> وـسـلـمـ : B et P ajoutent .

<sup>٧</sup> يـتـعـلـمـهـ .

<sup>٨</sup> عنـ P .

<sup>٩</sup> اـنـهـ : B et P ajoutent .

<sup>١٠</sup> مـنـ وـلـدـ P .

<sup>١١</sup> يـدـ B et P .

<sup>١٢</sup> وـأـوـصـىـ P ، وـأـوـمـىـ .

<sup>١٣</sup> اـمـ حـبـيـةـ B et P .

سلطانه<sup>\*</sup> واختلف الناس في تأويل هذه الأخبار<sup>١</sup> فقال<sup>٢</sup> :  
 قوم قد نَجَزَتْ هذه<sup>\*</sup> وهو خروج<sup>٣</sup> أبي مُسلم وهو أول من  
 عقد الريات السُّود وسُود ثيابه وخرج من خراسان فوطأ لبني  
 هاشم سلطانهم<sup>\*</sup> قالوا وهذا كما يقال فتح عمر السواد وقطع  
 الأمير اللص فضاف إليهم ما كان من فعل غيرهم إذ كان  
 ذلك بأمرهم<sup>٤</sup> وقال آخرون بل هو لم يأتِ بعد<sup>٥</sup> وإن<sup>٦</sup>  
 أول ابتعاث<sup>٧</sup> ذلك من قبل الصين<sup>٨</sup> من ناحية يقال لها ختن<sup>٩</sup>  
 بها طائفة من ولد فاطمة<sup>\*</sup> عليها السُّلْمٌ<sup>\*</sup> من ظهر الحسين  
 ابن على<sup>١٠</sup> ويكون على مُقدمته رجل<sup>\*</sup> كوجع من قيم يقال

<sup>١</sup> Manque dans B et P.

<sup>٢</sup> B et P .

<sup>٣</sup> B et P .

<sup>٤</sup> Manque dans B et P .

<sup>٥</sup> بل هذه لم تأتِ بعد P ، بل هذه تأتي بعد B .

<sup>٦</sup> B et P .

<sup>٧</sup> [ذلك P ] ملك يخرج من الصين B .

<sup>٨</sup> ختن P ، حتن .

<sup>٩</sup> Manque dans B et P .

<sup>١٠</sup> رضى الله عنهم : B et P ajoutent :

[f<sup>o</sup> 67 r<sup>o</sup>] الماشي<sup>١</sup> الذي يخرج من خراسان مع الريات السود<sup>٢</sup> [حدثنا] يعقوب بن يوسف السجى حدثنا ابو موسى البغوى حدثنا الحسن بن ابرهيم البياضى بعكّة حدثنا حماد الثقفى حدثنا عبد الوهاب بن عطاء الحفاف حدثنا خالد الحدائ عن أبي قلابة عن أبي اسماء الرجى عن ثوبان<sup>٣</sup> عن رسول الله صلعم أَنَّهُ قَالَ إِذَا رَأَيْتُمُ الْرِّيَاتَ السُّودَ مِنْ قِبَلِ خَرَاسَانَ فَاسْتَقْبِلُوهُمَا مُشَيًّا عَلَى أَقْدَامِكُمْ لَأَنَّ فِيهَا خَلِيفَةَ اللَّهِ الْمَهْدِيِّ وَفِي هَذَا أَخْبَارٌ كَثِيرَةٌ هَذَا أَحْسَنُهَا وَأَوْلَاهَا<sup>٤</sup> إِنْ صَحَّتِ الْرَوَايَةُ وَقَدْ رُوِيَّ<sup>٥</sup> فِيهِ عَنْ أَبِنِ عَبَّاسٍ<sup>٦</sup> بْنَ [عَبْدٍ]<sup>٧</sup> الْمَطَّلِبِ أَنَّهُ قَالَ إِذَا أَقْبَلَتِ الْرِيَاتُ السُّودُ مِنِ الْمَشْرِقِ تُوْطَئُونَ<sup>٨</sup> لِلْمَهْدِيِّ

<sup>١</sup> B et P ذكر الماشي.

<sup>٢</sup> Manque dans P.

<sup>٣</sup> Ms. الحلدا. Ce qui précède manque dans B et P et est remplacé par روی.

<sup>٤</sup> B et P; Ms. يوأن.

<sup>٥</sup> Manque dans B et P.

<sup>٦</sup> B et P وروى.

<sup>٧</sup> B عباس P عباس.

<sup>٨</sup> Restitué d'après B et P.

<sup>٩</sup> يوطئون اصحابها P ، يوطى اصحابها B .

صوت<sup>١</sup> إبليس<sup>\*</sup> عليه اللعنة<sup>٢</sup> قال<sup>٣</sup> الصوت في رمضان والمعمة  
 في شوال وتنزيز<sup>٤</sup> القبائل في ذى القعدة ويغادر على الحاج في  
 ذى الحجّة والمحرم أوله بلا<sup>٥</sup> وآخره فرج<sup>٦</sup> قالوا يا رسول الله  
 من يسلم منه قال من يلزم بيته ويتعود<sup>٧</sup> بالسجود وفي رواية  
 قتادة تكون هدة في رمضان ثم يظهر عصابة في شوال ثم  
 تكون معمرة في ذى القعدة ثم تسلب<sup>٨</sup> الحاج في ذى الحجّة  
 ثم تنتهي<sup>٩</sup> المحارم في المحرم ثم يكون صوت في صفر ثم تتنازع<sup>١٠</sup>  
 القبائل في شهر ربيع الأول ثم العجب كل العجب بين جادى  
 ورجب ثم يا فئة مغنية<sup>١١</sup> خير من دسكة تعل<sup>١٢</sup> مائة ألف ،

<sup>١</sup> Manque dans P.

<sup>٢</sup> Manque dans B et P.

<sup>٣</sup> B et P وقيل .

<sup>٤</sup> B وتنزيز .

<sup>٥</sup> B فرج .

<sup>٦</sup> P ويتعود .

<sup>٧</sup> B et P يظهر .

<sup>٨</sup> B يسلم .

<sup>٩</sup> P تنتهي (sic).

<sup>١٠</sup> B يتنازع .

<sup>١١</sup> Ms. فيه مغنية P ، فئة مغنية B ، باقة معمرة .

<sup>١٢</sup> Manque dans B et P.

المدّة<sup>١</sup> في رمضان وهي من أشراط الساعة [حدثنا]  
البيروقى<sup>٢</sup> عن الأوزاعى عن عبد الله بن لاهه<sup>٣</sup> عن فيروز  
الديلى<sup>٤</sup> عن النبي<sup>ص</sup> صلعم أنه قال يكون<sup>٥</sup> هدّة في رمضان  
لُوقظ النائم وُثفِيَع<sup>٦</sup> اليقطان<sup>\*</sup> هذا في رواية قتادة<sup>٧</sup> وفي  
رواية الأوزاعى<sup>٨</sup> يكون صوت في رمضان في نصف من الشهر<sup>٩</sup>  
يَصْبَعُ<sup>١٠</sup> فيه سبعون ألفاً<sup>\*</sup> ويَعْمَى<sup>١١</sup> فيه سبعون ألفاً ويَصْبَعُ<sup>١٢</sup> سبعون  
ألفاً<sup>٨</sup> ويَخْرُس<sup>١٣</sup> سبعون ألفاً ويَتَفَلَّق<sup>٩</sup> له سبعون<sup>١٤</sup> ألف بكر قال  
ثم<sup>١٥</sup> يتبعه صوت آخر فالاول صوت جبريل عم<sup>١٦</sup> والثانى

<sup>١</sup> ذكر الهدّة B et P.

<sup>٢</sup> .البيروقى B.

<sup>٣</sup> .لبانة P , لباقة B , لامة Ms.

<sup>٤</sup> تكون B et P.

<sup>٥</sup> ويُفَزْ P , يُنْفَعْ P.

<sup>٦</sup> Manque dans B et P.

<sup>٧</sup> .في نصف [من P] شهر رمضان B et P.

<sup>٨</sup> Manque dans B et P.

<sup>٩</sup> .ويَنْفَتَقْ P , وَتَنْفَتَقْ B , يَتَفَلَّقْ P.

<sup>١٠</sup> Ms. سبعين ; corrigé d'après B et P.

<sup>١١</sup> .ثم قال P.

<sup>١٢</sup> Manque dans B et P.

أنّ رسول الله صلّم قال لا تقوم<sup>١</sup> الساعة حتّى تقاتل  
 الماسمون<sup>٢</sup> الترك قوم وجوههم كالمجان المُطْرقة صغار<sup>٣</sup> الأئمّة  
 خس<sup>٤</sup> الأنوف يلبسون الشعر<sup>\*</sup> ويُمسون في الشعر وعن ابن  
 عباس رضه قال ليكون<sup>٥</sup> في ولدی حتّى يغلب عزّهم الحمر  
 الوجوه كالجان المطرقة واحتلت الناس في تأویل هذا الخبر  
 فزعم قوم<sup>٦</sup> أنّ هلاك سلطان بنی هاشم على أيدي الأتراك  
 الإسلامية<sup>\*</sup> وزعم آخرون أنه يكون على أيدي كفرة الترك  
 وأخذونه عن الأتراك الإسلامية<sup>\*</sup> وقال قوم بل<sup>٧</sup> هم أهل  
 الصين يستولون على هذه<sup>\*</sup> الأقاليم والله أعلم<sup>\*</sup> وسمت من  
 يزعم أنه مضى وكان يقول مذ دخل تحكم<sup>٨</sup> الماكاني بغداد  
 ضعف سلطان بنی هاشم،

<sup>١</sup> Ms. يقوم.

<sup>٢</sup> يقاتل المسلمين B.

<sup>٣</sup> B et P. صغار.

<sup>٤</sup> Ms. تكون.

<sup>٥</sup> B et P; وقيل le reste manque.

<sup>٦</sup> B [وهلak الأتراك الإسلامية] على أيدي كفرة الترك P.

<sup>٧</sup> B et P. وقيل

<sup>٨</sup> Manque dans B et P.

<sup>\*</sup> Le reste du paragraphe manque dans Ibn al-Wardi.

عن رسول الله صلعم بكندا وكذا<sup>١</sup> وقال بعض أهل التفسير  
في حـم عـسـق أـنـ الـحـاءـ حـرـبـ والـمـيمـ مـلـكـ بـنـ أـمـيـةـ وـالـعـينـ  
عـبـاسـيـةـ وـالـسـيـنـ سـفـيـانـيـةـ فـنـ هـذـهـ الفـتـنـ ماـقـدـ مضـىـ  
وـانـقـضـىـ وـمـنـهـ<sup>٨</sup> ماـهـوـمـنـظـرـ،

خروج الترك <sup>\*</sup>[حدثنا] يعقوب بن يوسف قال حدثنا ابو  
العبـاسـ السـرـاجـ قالـ قـتـيـةـ<sup>٩</sup> بنـ يـعـقـوبـ بنـ عـبـدـ الرـحـمـنـ  
الـاـسـكـنـدـرـيـ عنـ سـهـيلـ عنـ أـبـيـ صـالـحـ<sup>١٠</sup> عنـ أـبـيـ هـرـيـةـ<sup>١١</sup>

<sup>١</sup> B et P ajoutent : افتراه وكندا.

<sup>٢</sup> B et P ajoutent : قوله تعالى :

<sup>٣</sup> B et P ajoutent : في آخر الزمان :

<sup>٤</sup> B et P ajoutent : والكاف القيامة :

<sup>٥</sup> B et P ذلك .

<sup>٦</sup> Manque dans B et P.

<sup>٧</sup> Manque dans B et P.

<sup>٨</sup> B و منه .

<sup>٩</sup> Ms. فـسـهـ .

<sup>١٠</sup> Tout ce passage, supprimé dans Ibn al-Wardi, est remplacé  
par ces mots : روی ابو صالح :

<sup>١١</sup> B et P ajoutent : رضى الله عنه :

أَمْتَى<sup>١</sup> مَا يُعْدُونَ وَالْجَبَالُ أَمَانٌ لِلأَرْضِ<sup>٢</sup> فَإِذَا نُسْفِتَ<sup>٣</sup> الْجَبَالُ  
 أَتَى أَهْلَ الْأَرْضِ<sup>٤</sup> مَا يُعْدُونَ وَقَدْ رَوَاهُ عَطَاءُ<sup>٥</sup> عَنْ أَبْنَى عَبَّاسٍ  
 وَسَلَةَ بْنَ الْأَكْوَعِ<sup>٦</sup> عَنِ النَّبِيِّ صَلَّمَ<sup>٧</sup> وَرَوَاهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ  
 الْمَبَارِكَ عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ سُوقَةَ عَنْ عَلَىَّ بْنِ أَبِي طَلْحَةَ عَنِ النَّبِيِّ  
 صَلَّمَ<sup>٨</sup> أَنَّهُ قَالَ لَا تَقُومُ السَّاعَةُ إِلَّا عَلَىٰ شِرَارِ الْخَلَائِقِ  
 يَسَافِدُونَ عَلَىٰ ظَهَرِ الطَّرِيقِ تَسَافِدُ الْبَهَائِمُ<sup>٩</sup> يَقُولُ أَمِثْلَهُمْ  
 لَوْ نَحْيَتُمُوهُ عَنِ الطَّرِيقِ<sup>١٠</sup> وَأَخْبَرَ أَبُو<sup>١١</sup> الْمَالِيَّةَ لَا تَقُومُ السَّاعَةُ  
 حَتَّىٰ يَشَى إِبْلِيسُ فِي الطَّرِيقِ<sup>١٢</sup> وَالْأَسْوَاقِ وَيَقُولُ<sup>١٢</sup> حَدَّثَنِي فَلَانْ

<sup>١</sup> Cette phrase est répétée deux fois dans le ms.

<sup>٢</sup> أَهْلُ الْأَرْضِ B et P.

<sup>٣</sup> انشقتَ B.

<sup>٤</sup> أَهْلًا B.

<sup>٥</sup> وَآهُ B, روى P.

<sup>٦</sup> رضي الله عنهم : B et P ajoutent :

<sup>٧</sup> Manque dans B et P.

<sup>٨</sup> اشرَ P.

<sup>٩</sup> Manque dans B et P.

<sup>١٠</sup> وفي رواية أبي B et P ; أبي Ms.

<sup>١١</sup> الطَّرِيقَ B.

<sup>١٢</sup> يَقُولُ B et P.

عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه لا تقوم الساعة حتى يمرّ الرجل بقبر صاحبه فيقول لو دُرْتُ أَنِّي مكانه لما يلقى من الفتن [حدثنا] نعيم<sup>١</sup> عن<sup>٢</sup> أبي ادريس عن أبيه<sup>٣</sup> [fo 66 v<sup>a</sup>] عن أبي هريرة<sup>٤</sup> قال قال رسول الله صَلَمَ أَوْلَى الناس هلاكًا [فارس]<sup>٥</sup> ثم العرب على اثريهم وفي رواية معاوية بن صالح عن علي بن أبي طالب<sup>٦</sup> عن ابن عباس رضيَّا  
فالنجوم أمان لأهل السماء فإذا طمست النجوم أتي أهل السماء ما يوعدون<sup>٧</sup> وأنا<sup>٨</sup> أمان لأصحابي فإذا ذهبت أتي أصحابي ما يوعدون وأصحابي أمان لأمني فإذا ذهبت أصحابي أتي

<sup>١</sup> Tout le passage précédent, depuis l'astérisque, manque dans Ibn al-Wardi.

<sup>٢</sup> B et P . وعن

<sup>٣</sup> B et P . جده

<sup>٤</sup> B et P [P] رضي الله عنه [عنهما]

<sup>٥</sup> Restitué d'après Ibn al-Wardi.

<sup>٦</sup> B ajoute : رضي الله عنه .

<sup>٧</sup> Ms. . يوعدون

<sup>٨</sup> B et P ajoutent : يعني رسول الله صَلَمَ .

[بَيْنَ الْعَرَبِ]<sup>١</sup> وَبَيْنَ بَنِي الْأَصْفَرِ ثُمَّ يَسِرُّونَ<sup>٢</sup> إِلَيْكُمْ فِي قَابُونَكُمْ<sup>٣</sup>  
 قَلْ خَمْسٌ وَالسَّادِسَةُ يَفِيضُ الْمَالُ فِي كُمْ حَتَّى يُعْطَى أَحَدُكُمْ  
 الْمِائَةُ الدِّينَارُ<sup>٤</sup> فَيَسْخُطُهَا<sup>\*</sup> [حَدَّثَنَا] نَعِيمُ عَنْ أَبِي عَيْنَةِ عَنْ  
 مَجَالِدِ عَنْ عَامِرِ عَنْ صَلَّهُ عَنْ حَذِيفَةَ يَقُولُ فِي الْإِسْلَامِ أَرْبَعَ فِتَنٍ  
 تَسْلَمُهُمُ الرَّابِعَةُ إِلَى الدُّنْيَا الْأَرْفَاضُ<sup>٥</sup> الظَّلْمَةُ [حَدَّثَنَا] نَعِيمُ حَدَّثَنَا  
 يَحِيَّيِّ بْنَ سَعِيدَ الْقَطَّانَ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْحَسَنِ عَنْ الشَّعْبِيِّ  
 عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَكُونُ فِي أَمْتَى أَرْبَعِ  
 فِتَنٍ يَكُونُ فِي الرَّابِعَةِ الْفَنَاءُ وَرُوِيَ أَنَّهُ تَكُونُ فَتْنَةٌ يُفْرِجُ فِيهَا  
 عَقُولُ الرِّجَالِ [حَدَّثَنَا] نَعِيمُ عَنْ حَمْزَةَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَبِي عَبْلَةِ  
 قَالَ بِلِغْنِي أَنَّ السَّاعَةَ تَقْوَمُ عَلَى قَوْمٍ أَخْلَاقُهُمْ أَخْلَاقُ الْعَصَافِيرِ  
 [حَدَّثَنَا] نَعِيمُ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَارِثِ عَنْ إِبْنِ السَّلِيْمَانِ عَنْ أَبِيهِ

<sup>١</sup> B et P.

<sup>٢</sup> يَسِرُّونَ P, يَسِرُّوْنَ B.

<sup>٣</sup> فِي قَابُونَكُمْ B et P.

<sup>٤</sup> مِنَ الدِّينَارِ B et P.

<sup>٥</sup> فَيَسْخُطُهَا قَلْ سَتْ [P ستة] B et P.

<sup>٦</sup> Mot illisible dans le ms.

<sup>٧</sup> Ms. قَوْمٌ.

عن <sup>١</sup> عوف بن مالك الأشجعي <sup>٢</sup> قال قال لي <sup>٣</sup> رسول الله صلعم اعد ستاباً بين يدي الساعة أولهنّ موتي فاستبكيت حتى جعل رسول الله صلعم يسكنني <sup>٥</sup> ثم قال <sup>٦</sup> احدى والثانية فتح بيت المقدس قل <sup>٧</sup> اثنان <sup>٨</sup> والثالثة موتن يكون في أمتي كما حاض العتم <sup>٩</sup> قل <sup>٧</sup> ثلاث <sup>١٠</sup> والرابعة فتنة عظيمة تكون <sup>١١</sup> في أمتي لا تبقى بنت <sup>١٢</sup> في العرب إلا دخلته <sup>١٣</sup> والخامسة هدنة

<sup>٤</sup> B et P . وعن

<sup>٥</sup> رضي الله عنه .

<sup>٦</sup> Manque dans B et P.

<sup>٧</sup> B et P ; ms. صرقي .

<sup>٨</sup> P يسكنني .

<sup>٩</sup> B et P ajoutent : قل احدى فقلت .

<sup>١٠</sup> Ms. قال ; corrigé d'après B et la suite du discours.

<sup>١١</sup> B et P ajoutent : فقلت قل .

<sup>١٢</sup> B et P كهاص العنم .

<sup>١٣</sup> B et P فقلت : ثلاثا et ajoute , ثلاثة B .

<sup>١٤</sup> Ms. تكون .

<sup>١٥</sup> B et P بيتا .

<sup>١٦</sup> B et P قل أربعة [ فقلت P ] .

نعم وفيه دخن من جلدتنا يتكلمون<sup>١</sup> بـأَسِنَتِنا دعاء على أبواب  
 جهنّم من أطاعوه أخموه فيها رواه نعيم عن الوليد بن مسلم عن  
 أبي جابر عن بشر بن عبد الله عن أبي إدريس الحلواني عن  
 حذيفة رضه وفي رواية ابن عيّينة عن الزهرى عن عروة عن  
 أسامة قال أشرف النبي صلعم على أطم فقال إني لأرى موقع  
 الفتن خلال بيوتكم كموقع القطر فهل ترون ما أرى حدثنا نعيم  
 ابن حماد حدثنا محمد بن يزيد عن أبي جبلة عن أبي العالية  
 قال لما فتحت ستراً وجدنا في بيت مال الهرمزان مصحفاً عند  
 رأس ميت على سرير يقال هو دانيال فيما يُحسبُ قال فحملناه  
 إلى عمر فأننا أول العرب قرأته فأرسل إلى كعب فنسخة  
 بالعربية فيه ما هو كائن يعني من الفتن إلى يوم القيمة [حدثنا]  
 نعيم عن عبد القدس عن ارطاة بن المنذر عن حمزة بن  
 حبيب عن سلمة بن نفيل أنّ النبي صلى الله عليه قال بين  
 يدي الساعة مُوتانٌ شديدٌ وبعده سنوات الزلازل [حدثنا]  
 نعيم عن بقية عن صفوان عن عبد الرحمن بن جبير<sup>٣</sup>

<sup>١</sup> نتكلمون Ms.

<sup>٢</sup> تشتّر Ms.

<sup>٣</sup> Tout ce long passage, depuis l'astérisque, manque dans B et P.

وَمَا لِي<sup>١</sup> أَنْ يَكُونَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ سَلَامًا<sup>٢</sup> فِي ذَلِكَ شَيْئًا<sup>٣</sup>  
 لَمْ يَحْدُثْ بِهِ<sup>٤</sup> غَيْرِيْ وَلَكِنَّهُ حَدَّثَ مُجَلَّسًا أَنَّا فِيهِ عَنِ الْفَتْنَةِ<sup>٥</sup>  
 الَّتِي يَكُونُ مِنْهَا صِفَارٌ وَمِنْهَا<sup>٦</sup> كِبَارٌ فَذَهَبَ أُولَئِكَ الرَّهْطُ كَلَّهُمْ  
 غَيْرِيْ<sup>\*</sup> وَفِي حَدِيثِ ابْنِ عُيُونَةِ عَنِ الزُّهْرَى عَنْ عُرْوَةِ بْنِ كُرْزَ<sup>٨</sup>  
 ابْنِ عَلْقَمَةَ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ سَلَامًا ذَكَرَ فِتَنَّا فَقَالَ رَجُلٌ كَلَّا وَاللَّهِ إِنَّ  
 شَاءَ اللَّهُ فَقَالَ وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيْدِهِ لَا يَعْوِزُنَّ فِيهَا أَسَاوِدُ حَيَاةِ  
 يَضْرِبُ بَعْضَكُمْ رَقَابَ بَعْضٍ قَالَ الزُّهْرَى أَسَاوِدُ الْحَيَاةِ إِذَا  
 نَهَشَتْ تَرَتْ ثُمَّ تَرَفَعَ رَأْسَهَا ثُمَّ تَنْتَصِبُ قَالَ حَذِيفَةُ كَانَ النَّاسُ  
 يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ سَلَامًا عَنِ الشَّرِّ  
 مُخَافَةً أَنْ يُدْرِكَنِي فَقَلَّتْ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِلِيَّةٍ  
 وَشَرٌّ وَقَدْ جَاءَ اللَّهُ بِهَا الْخَيْرُ فَهُلْ بَعْدَ الْخَيْرِ مِنْ شَرٍّ قَالَ

<sup>١</sup> B et P. بِيْ.

<sup>٢</sup> B et P. لِيْ.

<sup>٣</sup> P. اِشْيَا.

<sup>٤</sup> P. بِهَا.

<sup>٥</sup> B et P. الْكَوَافِرُ وَالْفَتْنَةُ.

<sup>٦</sup> Manque dans B et P.

<sup>٧</sup> Manque dans B et P.

<sup>\*</sup> Ms. كُرْ.

جَهَةُ الْوَحْيِ وَالنَّبِيَّةِ أَيَّهَا<sup>١</sup> حَالَةٌ تُؤَخِّرُ دَرْجَةَ النَّبِيَّةِ عَنْ دَرْجَةِ  
 مَا ذَكَرْنَا مَعَهُ وَجُودُ الْغُلْطِ الظَّاهِرِ التَّفَاوْتُ الْبَيِّنُ فِي كُلِّ مَا  
 ذَكَرْنَا إِلَّا النَّبِيَّةُ وَحْدَهَا الَّتِي لَا يَأْتِيهَا الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدِيهَا  
 وَلَا مِنْ خَلْفِهَا اللَّهُمَّ إِلَّا أَنْ يَكُونَ الْمُسْتَرُونَ بِالْإِسْلَامِ دُشُونًا فِي  
 الْأَخْبَارِ مُنَاسِكِيرٍ وَفَوَاحِشٍ حَدَّهَا تَفَادُ فِي الْحَدِيثِ وَتَهْذِيبُهَا  
 دَلَائِلُ الْقُرْآنِ وَاللهُ الْمُسْتَعَنُ وَمِنْ أَعْزَى الْأَشْيَايَاءِ عَلَى قُوْدِ النَّفْسِ  
 إِلَى قَوْلِ هَذِهِ الرَّوَايَاتِ وَحْبِسِ الْقَلْبِ عَلَيْهَا مَعْرِفَةً وَجُوبَ  
 النَّبِيَّةِ وَصِدْقِ الْأَنْبِيَاءِ، وَجُوازَ كُونِ مَا هُوَ مُمْتَنَعُ فِي الْعُقْلِ بِوُجُودِ  
 الدَّلَالَةِ عَلَى حَدَّثِ الْعَالَمِ وَإِبْجَادِهِ لَا مِنْ غَيْرِ سَابِقِهِ فَمَنْ تَيقَّنَ مَا  
 ذَكَرْنَا لَمْ يَمْحُدِّسْ قَلْبَهُ مَا يَرِدُ عَلَيْهِ بَعْدَ ذَلِكَ وَالسَّلْمُ،

ذَكْرُ الْفِتْنَ وَالْكَوَافِنَ فِي آخِرِ الزَّمَانِ<sup>٢</sup> فِي رَوَايَةِ الزُّهْرِيِّ<sup>٣</sup>  
 عَنْ أَبِي إِدْرِيسِ الْحَوْلَانِيِّ<sup>٤</sup> عَنْ حَذِيفَةِ بْنِ الْيَمَانِ<sup>٥</sup> [٦٦٠] قَالَ  
 أَنَا أَعْلَمُ النَّاسَ بِكُلِّ فَتْنَةٍ هِيَ كَائِنَةٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ

<sup>١</sup> وَايَة.

<sup>٢</sup> Manque dans B et P.

<sup>٣</sup> B et P ; ms. الْحَوْلَانِيِّ.

<sup>٤</sup> الْيَمَانِيِّ P.

<sup>٥</sup> Manque dans B et P.

يُوْم الْقِيَامَةِ كَمَا أَنْظَرَ إِلَى كُفَّيْ هَذِهِ<sup>١</sup> حَلَّتْنَ مِنَ الْأَمَّ حَلَّهُ لَنْبِيِّهِ  
 كَمَا حَلَّ لِلنَّبِيِّنَ قَبْلَهُ<sup>٢</sup> وَمِنْهُ خَبْرُ خَرْوَجُ<sup>٣</sup> الْمَاهِشِيُّ وَالسُّفِيَّانِيُّ  
 وَالْمُخْطَانِيُّ وَالْمُرَكَّ وَالْمُجْبَشَةَ وَالْمُدْجَالَ وَيَاجُوجَ وَمَاجُوجَ وَخَرْوَجَ  
 الدَّابَّةَ وَالْمَدْخَانَ وَنَفْعَ<sup>٤</sup> الصُّورَ<sup>٥</sup> ثُمَّ مَا ذُكِرَ بَعْدَ ذَلِكَ مِنْ  
 أَحْوَالِ الْآخِرَةِ لَيْسَ يَنْبَغِي أَنْ يُضِيقَ<sup>٦</sup> صَدْرُ الْإِنْسَانِ بِمَا يُوَرَّدُ  
 عَلَيْهِ مِنْ مَثَلِ هَذِهِ الْأَخْبَارِ أَوْ يُرَوِّي لَهُ لَأَنَّ ذَلِكَ كَلَّهُ  
 مُمْكِنٌ جَائِزٌ وَإِذَا جَازَ أَنْ يَظْنَنَ الرَّجُلُ شَيْئًا فَيُصَدِّقُ ظَنَّهُ  
 وَيَرْكَنَ فِيْصَحَّ رَكَانَتِهِ وَيَتَكَلَّمُ بِشَيْءٍ فَيَقُولُ بِوْفَاقِ كَلَامِهِ أَوْ يُحَكِّمُ  
 مِنْ جَهَةِ الْحِسَابِ فِيْصَحَّ حَكْمَهِ أَوْ يَرِيَ رَأْيَهُ فَيُرِيدُ فِيْشَدُ فِي رَأْيِهِ  
 أَوْ تَخْيِيلُ إِلَيْهِ أَوْ فِي مَنَامِهِ أَوْ يُؤْيِدُ بِقُوَّةِ الرُّوحِ فَيُوَجِّدُ لَهُ  
 تَصْدِيقَ فِيمَا يَحْدُثُ لَهُ فَلَا يَجُوزُ أَنْ يُصِيبَ فِيمَا يَخْبُرُ بِهِ مِنْ

<sup>١</sup> B. هذا.

<sup>٢</sup> Ce passage manque dans B et P.

<sup>٣</sup> Manque dans B et P.

<sup>٤</sup> نَفْخَةٌ B.

<sup>٥</sup> وَ[تَرْوِيلُ P] عَيْسَى وَطَلَوْعَ . الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهِا . Tout le reste du paragraphe manque à Ibn al-Wardî.

<sup>٦</sup> Ms. يُضِيقَ.

<sup>٧</sup> Ms. ثَنِيَا .

وارتفعت الأصوات في المساجد وكان زعيم القوم أرذلهم وأكرم<sup>١</sup>  
الرجل مخافة شره وظهرت القيان والعازف وشربت الحمور  
ولبس الحرير ولعن آخر هذه الأمة أولئها فتوقعوا عند ذلك  
ريحاً حمراً وخسناً ومسحناً وقدفاً<sup>٢</sup> وفي حديث ابن عمر عن<sup>\*</sup>  
عمر رضه أن جبريل<sup>٣</sup> لما أتى النبي صلعم<sup>٤</sup> سأله عن أمر الدين  
فقال متى الساعة قال ما المسوؤل بأعلم بها من السائل  
قال فما إماراتها<sup>٥</sup> قال أن تلد الأمة ربتها وأن ترى الحفاة  
العراء العالى<sup>٦</sup> ويتطاولون في البيان<sup>٧</sup> قال صدقت وفي<sup>\*</sup>  
حديث أبي شجرة الحضرمى<sup>٩</sup> عن عمر رضه أن النبي صلعم<sup>٩</sup> قال  
إن الله رفع إلى الدنيا وأنا أظر إليها وإلى ما هو كائن فيها إلى

<sup>١</sup> واكرام P.

<sup>٢</sup> وفرقـا P.

<sup>٣</sup> Manque dans B.

<sup>٤</sup> عليه السلام : Ms. B et P ajoutent : جبريل.

<sup>٥</sup> عنها : B et P ajoutent.

<sup>٦</sup> Manque dans B et P.

<sup>٧</sup> ما امارتها : B et P.

<sup>٨</sup> رعاء الشاء : B ajoute.

<sup>٩</sup> Manque dans B et P.

<sup>١٠</sup> Manque dans B et P, qui ont و à la place.

فذكر الدخان والدجال وياجوج وماجوج وزرول عيسى وطلوع  
الشمس من مغربها وثلاث خسوفات خسف بالشرق وخسف  
بالمغرب وخسف بجزيرة العرب وأخر ذلك نار<sup>١</sup> من قعر عدن  
تسوق الناس الى المشرق فيقال غدت النار فاغدوا وراحت<sup>٢</sup>  
فروحوا وتغدوا وتروحوا<sup>٣</sup> ولما ما سقط<sup>\*</sup> ومنه حديث سعيد بن  
المسيب<sup>٤</sup> عن علي بن ابي طالب عم<sup>٥</sup> أنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ  
فإِذَا<sup>٦</sup> عَمَّتْ أُمَّتِي خَمْسَ عَشَرَ خَصْلَةً حَلَّ بِهَا الْبَلَاءُ إِذَا اتَّخَذُوا<sup>٧</sup>  
الْمَفَانِمَ دُوَّلًا وَالْأَمَانَةَ مَغْنِيَا وَالزَّكْوَةَ مَغْرِمًا وَالْتَّعْلِمَ<sup>٨</sup> لِغَيْرِ الْمُدِينِ  
وَأَطْاعَ الرَّجُلَ امْرَاتِهِ<sup>٩</sup> وَعَصَى أُمَّهُ<sup>١٠</sup> وَأَدْنَى صَدِيقَهُ وَأَقْصَى أَبَاهُ<sup>١١</sup>

<sup>١</sup> B et P ajoutent : تخرج.

<sup>٢</sup> B ajoute : النار .

<sup>٣</sup> B et P . وَتَغْدُو وَتَرُوح .

<sup>٤</sup> B et P . وَرَوَى .

<sup>٥</sup> B et P رضي الله عنه .

<sup>٦</sup> B et P . إِذَا .

<sup>٧</sup> . اتَّخَذَ P .

<sup>٨</sup> B et P . تَعْلِمُ الْعِلْمَ .

<sup>٩</sup> Manque dans B et P .

<sup>١٠</sup> B et P ajoutent : وَأُمَّهُ .

النبي صلعم قال إنما مثلكم كقوم خافوا عدوانا فبعثوا  
رئيّة<sup>١</sup> لهم فلما فارقهم إذا هو بنواصي الحليل فخشى أن يسبقه  
العدوان<sup>٢</sup> إلى أصحابه فلما بثوبه<sup>٣</sup> وقال يا أصحابه وان الساعة  
كادت تسقني<sup>٤</sup> إليكم، واعلم أنه ليس من شريطة هذا الكتاب  
رواية الأسانيد وتصحیح الأخبار لأن عامتها مستغنية بظهورها  
عن السند قال الله تعالى اتقوا الله ولتنظر نفس ما قدمت لنذر<sup>٥</sup>  
ومن هذا الباب حديث أبي الطفیل عن أبي سریمة عن حذیفة  
ابن اسید<sup>٦</sup> [fº 65 vº] قال أشرف علينا رسول الله صلعم ونحن  
نتذاکر<sup>٧</sup> الساعة فقال أمّا إنها لا تقوم حتى تكون<sup>٨</sup> عشر آيات

<sup>١</sup> رئيّة P ، رئيّة B.

<sup>٢</sup> الحليل P.

<sup>٣</sup> Ms. فلم سوه ; corrigé d'après B et P.

<sup>٤</sup> B et P . تسقني .

<sup>٥</sup> Ms. ajoute : كل .

<sup>٦</sup> Tout ce passage manque dans B et P, qui n'ont que وعن .

<sup>٧</sup> B et P . رضي الله عنه .

<sup>٨</sup> B et P . نذکر .

<sup>٩</sup> B et P ajoutent : قبلها يكون P .

عبد الله بن عمر قال يطعم هذه الأمة ثلاثة سنة وثلاثين  
سنة وثلاثين شهراً وثلاثين يوماً ثم ينقضي ،

ذكر ما جاء في أشرط الساعة <sup>\*</sup> وعلاماتها <sup>\*</sup> حدثنا محمد بن

الحسين حدثنا عمر بن موسى العرار حدثنا حماد بن زيد عن

عليّ بن زيد عن أبي نصر <sup>†</sup> عن أبي سعيد الخدري <sup>‡</sup> رضه قال

صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَاةَ الْمَصْرِ ثُمَّ قَامَ خَطِيبًا فَلَمْ يَدْعُ

شَيْئًا يَكُونُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ إِلَّا خَبَرَ <sup>§</sup> بِهِ حَفَظَهُ مَنْ حَفَظَهُ

وَنَسِيَّهُ مَنْ نَسِيَّهُ فِي حَدِيثِ طَوِيلٍ قَالَ فِي آخِرِهِ وَجَعَلَنَا

نَلْتَفِتُ إِلَى الشَّمْسِ هَلْ بَقَى مِنْهَا شَيْءٌ فَقَالَ إِلَّا أَنَّهُ لَمْ يَبْقَ

مِنَ الدُّنْيَا إِلَّا كَمَا بَقَى مِنْ يَوْمِكُمْ هَذَا وَرُوَيْنَا <sup>¶</sup> عَنْ الْحَسَنِ <sup>||</sup> أَنَّ

<sup>1</sup> Ms. كذا في الأصل, correction moderne.

<sup>2</sup> Manque dans B et P.

<sup>3</sup> Tous ces noms sont supprimés dans B et P, et remplacés par رُوَيْنَا.

<sup>4</sup> Ms. أَبِي سَعِدٍ الْخَدْرِي.

<sup>5</sup> B et P. قِيَامُ السَّاعَةِ.

<sup>6</sup> B et P. اخْبَرَ.

<sup>7</sup> B et P. وَالْحَدِيثُ طَوِيلٌ فِي آخِرِهِ.

<sup>8</sup> Manque dans B et P.

<sup>9</sup> B et P. وَرُوَيْنَا.

<sup>10</sup> بن على [بن أبي طالب] رضهما P.

دانيال مسطوراً بقاء أمة محمد صلعم ألف سنة وفناوهم بالسيف  
 وقال بعضهم وجدت في كتاب إن أحسنت هذه الأمة فبقاوها  
 ألف سنة وإن أساءت فبقاوها خمس مائة سنة وأجمعوا  
 أن هذه الأمة آخر الأمم ولا بد لها من نهاية كما انتهت  
 الأمم قبلهم وصح الخبر عن النبي صلعم انه قال بعثت  
 والساعة كهاتين وأشار بسبابته والوسطى قال الله تعالى  
وما يُدرِيك لعل الساعة قريب وقال لا تأتكم إلا بنتها  
 وقال لا يعلمها إلا هو فأخفاها وقربها واستأثر بعلمها دون علمه  
 ولما سأله النبي صلعم جبريل عم قال ما المسؤول بأعلم من  
 السائل قال صدقت فأخبر النبي صلعم عن نفسه وجبريل  
 إنما لا يعلم شيئاً من ذلك وصدقه في ذلك جبريل  
 فمن أدعى أنه يعلمكم ما مضى منها وكم بقي فقد صرّح بعلم  
 ما طوى الله عليه عن العباد اللهم إلا أن يذهب في أن  
 يجعل سبعة آلاف سنة مدةً من المدّ ابتداؤها هبوط آدم  
 وانقضاؤها ابتداء سبعة آلاف سنة ثم الله أعلم بما هو كائن  
 بعد فهذا مذهب إذ لا يعلم أحد ما كان قبل آدم وما هو  
 كائن بعد انقضاء هذا العالم إلا الله تبارك وتعالى وروى عن

كانت الرواية عن ابن عباس أن يكون ذكر ثلاثة سنة زيادةً ليس من نفس الرواية لإحاطة العلم بأن عمر بنى اسرائيل زاد على ثلاثة باضعافها وروى أيضاً أنه صلع قال يكون لأمتى نصف يوم مقداره خمس مائة سنة وهذه الرواية في الضعف والوهم ليست بدون الأولى [٦٥٢] وروى أبو جعفر الرازى عن أبيه عن الربيع بن أنس أنه قال في آلم والمر والمص وسائل الحروف التي في أوائل السور ما منها حرف إلا وهو في مدة قوم وفي رواية الكلبى أن حيى بن أخطب لما تلى عليه النبي صلع آلم قال إن كنت صادقاً فإني أعلم ما أنخل<sup>١</sup> أمتك من السنين وهو إحدى وسبعين سنة من حساب الجمل فتلا عليه النبي صلع آلم والمص والمر وحروفاً آخر فقال لهم بعضهم ما يُدرِيك لعله يجمع له ذلك كله فنزل وما يعلم تأويله إلا الله قال الكلبى يعني منتهى أجل هذه الأمة فإن صحت الرواية فضرب الحد فيه باطل وحدثنى ابو نصر الحرشى بفرجوط<sup>٢</sup> قرية من الصعيد وكان يقرأ كتاب الأوائل في كتاب

<sup>١</sup> Correction marginale moderne, اجل Ms., الحل.

<sup>٢</sup> بفُرْجُوطٍ Ms.

عنهم مختلفة ففي كتب بعضهم أنَّ من انقضَى مُلُك بني ساسان  
أربعة آلاف سنة وأربع وأربعون سنة وعشرة أشهر وخمسة أيام [م]  
ومنهم من يحسب هذا الحساب عن هوشنك بعد الطوفان  
ومنهم من يحسب عن كيورث ويزعم أنَّه كان قبل آدم وأنَّ  
آدم نبت من دمه وبعدهم يقول هو ابن آدم وحُكى عن [بعض]  
علمائهم أنَّه قرأ في عِظَةٍ لزردشت ذِكر ملوك ملوكوا الأرض  
قبل هوشنك منهم رَبِّ ملك الناس رقابهم وأموالهم ومنهم  
رَبِّ ومنهم افهان والله أعلم وأحكام فليس لنا في كتاب الله  
الذى في أيدينا ولا في الخبر الصادق عن نبينا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ما يوجب  
القطع عليه ويوجب اليقين بشيء منه فليس إلَّا الرواية كما  
جاءت وإجازة ما هو ممكن منها والسلم ،

---

ذكر ما بقي من العالم وكم مدة أمة محمد عَمَّ فيما رواه أهل  
الأخبار روى عبد المنعم<sup>١</sup> بن إدريس عن ابن عباس رضه أنَّ  
النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال إنما عمر هذه الأمة عمر بنى إسرائيل ثلاثة  
سنة قال الراوى قبل أن يصيّبهم الفتن والبلايا وبعد المنعم .  
غَيْرِ ثَقَةٍ وَمَعَ مَا فِيهِ مِنِ الْمُهَمَّةِ لَمْ يُلْقَ ابْنَ عَبَّاسٍ وَيُشَبِّهَ إِنْ

<sup>١</sup> المؤمن Ms.

وسبعين ومائتين لذى القرينين سنة ألف وستين وستمائة ابخت  
 نصر سنة ألف وخمس وثمانين ومائتين لبطلميوس صاحب المخطى  
 سنة ألف وثمان وستين وتسع مائة ليسى عم ستة آلاف  
 وثلاثمائة وثلاثين ليزدجرد بن شهريار آخر ملوك العجم سنة ثمان  
 وأربع مائة للفيل قال وفيه سذا سذا<sup>١</sup> النشو وخرجت  
 الكواكب من أول دقيقة في الحمل إلى أول يوم من هذه السنة  
 ألفاً ألف ألف وثلاثمائة وتسعة وأربعون ألف ألف واحد وعشرون  
 ألفاً وتسع مائة وخمسون سنة وثلاثمائة [و]تسعة وخمسون يوماً  
 واحدى عشر دقيقة وثوانٍ والله أعلم وأحكام لا يعلم غيره وقد  
 روى همام عن قنادة عن عكرمة عن ابن عباس رضه قال كان  
 بين آدم وبين نوح عشرة قرون كلامهم على شريعة من الحق وتلا  
 كان الناس أمة واحدة الآية وروى الواقدي<sup>٢</sup> كان بين آدم ونوح  
 عشرة قرون والقرن مائة سنة وبين نوح وابراهيم عشرة قرون  
 وبين ابراهيم وموسى عشرون قرناً وروى وهب قال كان [بين]  
 آدم ونوح عشرة أباً وبين ابراهيم ومحمد ثلاثة وثلاثون أباً هذا ما رواه  
 المسلمون وأهل الكتاب وأمّا الفرس والمجوس فإن الرويات

<sup>١</sup> كذا في الأصل : Note marginale .

رواية محمد بن اسحق فيها يرويه عنه يونس بن بکير قال كان  
من <sup>١</sup> آدم إلى نوح ألف ومائتا سنة ومن نوح إلى ابرهيم ألف  
ومائة واثنتان <sup>٢</sup> وأربعون سنة ومن ابرهيم إلى موسى خمس  
مائة وخمس وستون سنة ومن موسى إلى داود خمس مائة  
وسع وستون سنة ومن داود إلى عيسى ألف وثلاثمائة وخمسون  
سنة ومن عيسى إلى محمد صلعم ستمائة سنة فذلك خمس  
آلاف وأربع مائة وست وعشرون سنة سوی مدة عمر آدم  
وتاريخ النبي صلعم ورأيت في كتب بعض أهل التنجيم  
[ ذكروا قوارين الأنبياء إلى أول سنة خمسمائة وثلاثمائة  
الف ٦٤ م ٧٥ ] ل الهجرة النبي صلعم سنة ست آلاف وسبعين مائة وستين لآدم  
عمر سنة خمسة آلاف وسبعين وثلاثمائة ل مولد نوح عم سنة أربعة  
آلاف وأربعة وستين وثلاثمائة وثلاثة وعشرون يوماً لغرق نوح  
عم سنة ثلاثة ألف وست وأربعين وأربع مائة لابراهيم عم سنة  
ألفين وأربع <sup>٣</sup> وسبعين وسبعين مائة لموسى عم سنة ألف وثلاث

<sup>١</sup> Ms. بين.

<sup>٢</sup> Ms. وانسان.

<sup>٣</sup> Ms. ajoute : مائة.

موسى وذلـك عند خروج بنـى اسـرائيل من مصر خـمس مائـة  
 وخمسون سـنة ومن خـروجـهم إـلى سـنة أربعـ من مـلك سـليمان  
 وذلـك وقت ابـتـدائـه بـبنـآء بـيت المـقـدـيس سـتمـائـة وستـ  
 وثلاثـون سـنة وـمن بـنـآء بـيت المـقدـس إـلى مـلك الإـسكنـدر سـبعـ  
 مائـة سـنة وسبـعـ عشر سـنة ومن مـلك الإـسكنـدر إـلى مـولد  
 المسيح ثـلـاثـ مـائـة وسبـعـ وستـون سـنة وـمن مـولد المسيح إـلى  
 هـجـرة النـبـي صـلـعمـ خـمس مـائـة وأربعـ وستـون سـنة وـمن الهـجـرة  
 إـلى يـوـمـنا هـذـا وـهـو سـنة خـمس وـخمـسـين وـثـلـاثـة فـذـلـك سـبـعةـ  
 آـلـافـ وأـرـبعـ مـائـة وـخـمسـ عـشـرـ سـنة وـأـصـبـتـ فـي كـتـابـ أـخـبـارـ  
 زـرـنجـ قالـ كانـ بـيـنـ آـدـمـ وـالـطـوفـانـ أـلـفـ سـنة وـسـتـ وـخـمسـونـ  
 سـنة وـكـانـ بـيـنـ نـوـحـ وـأـبـرـهـيمـ تـسـعـ مـائـة سـنة وـثـلـاثـ وأـربـعونـ  
 سـنة وـبـيـنـ اـبـرـهـيمـ وـموـسـى خـمسـ مـائـة وـسـتـ وـسـبـعونـ سـنة وـبـيـنـ  
 مـوسـى وـسـليمـانـ سـتمـائـة وـاحـدى وـثـلـاثـونـ سـنة وـبـيـنـ سـليمـانـ وـشـاـيلـ  
 وـفـارـسـ وـبـيـنـ سـنـدـ مـائـتانـ وـسـتـونـ سـنة وـبـيـنـ سـيـدـ وـعـيـسـى وـمـحـمـدـ  
 . صـلـعمـ خـمسـ مـائـة وـثـلـاثـ وـتـسـعـونـ سـنة وـمن مـولدـ النـبـي صـلـعمـ  
 إـلى يـوـمـنا هـذـا أـرـبعـ مـائـة وـخـمسـ وـسـتـونـ سـنة وـعـمـرـ آـدـمـ أـلـفـ  
 سـنة فـذـلـك سـبـعةـ آـلـافـ وـتـسـعـ مـائـة وـتـسـعـونـ سـنة وـفـ

واربعون سنة وبيـن الطوفان وبين<sup>١</sup> موت نوح ثلاثة وخمسون  
 سنة<sup>٢</sup> وبيـن نوح وابـرهيم عمـ ألفا<sup>٣</sup> سنة<sup>\*</sup> ومائـتا سنة<sup>٤</sup> واربعون  
 سنة وبيـن ابرـهيم وموـسى تـسع مائـة سنـة وبيـن موسـى وداـود  
 خـمس مائـة سنـة وبيـن داـود وعـيسـى أـلف سنـة ومائـتا سنـة وبيـن  
 عـيسـى ومحـمـد صـلـعمـ ستـمائة سنـة<sup>٥</sup> وعشـرون سنـة فـكان<sup>٦</sup> من  
 عـهد آـدم إـلـي محـمـد صـلـعمـ سـبـعة أـلـف<sup>٧</sup> سنـة وثـنانـيـة مـائـة عـام<sup>٨</sup> وـفي  
 كـتاب تـأـريـخ اـبـن خـرـداـذ [ـبـهـ] قـالـ آـمـهـ كـانـ مـنـ هـبـوـتـ آـدـمـ  
 إـلـي الطـوفـانـ أـلـفـانـ وـمـائـتاـ سنـةـ وـسـتـ وـخـمسـونـ سنـةـ وـمـنـ  
 الطـوفـانـ إـلـي مـولـدـ اـبـرهـيمـ عمـ اـنـىـ وـثـلـاثـيـنـ سنـةـ خـلتـ مـنـ عـمـ

<sup>١</sup> Manque dans B.

<sup>٢</sup> Manque dans P.

<sup>٣</sup> P.

<sup>٤</sup> Manque dans B et P.

<sup>٥</sup> الف وما يـاتـهـ P.

<sup>٦</sup> صـلـواتـ اللـهـ وـسـلـامـهـ عـلـيـهـمـ اـجـعـينـ . B et P.

<sup>٧</sup> Manque dans P.

<sup>٨</sup> فيـكونـ B.

<sup>٩</sup> آـلـافـ B et P.

<sup>١٠</sup> B et P. Ici s'arrête le troisième extrait dans Ibn al-Wardi,  
 qui y a ajouté de son cru le calcul des années entre la naissance  
 du Prophète et l'année de l'hégire 822.

المفازة وذكر ابن المقفع أن بادية الحجاز كانت في الزمان  
الأول كلها ضياعاً وقرى ومساكن وعيوناً جارياً وأنهاراً مطردة  
ثم صارت بعد ذلك بحراً طافحاً تجري فيه السفن ثم صارت  
قبراً يابساً ولا يدرى كيف اختلف عليها الأحوال ولا كم يختلف  
إلا الله تعالى ،

---

ذكر التاريخ<sup>١</sup> من لدن آدم<sup>٢</sup> إلى يومنا هذا<sup>٣</sup> على ما  
وجدناه<sup>[f<sup>o</sup> 64 r<sup>o</sup>]</sup> في كتب أهل الأخبار رواينا عن وهب بن منبه  
انه قال الله خلق السماوات في ستة أيام فجعل مكان كل يوم  
منها ألف سنة وقد خلت منها ستة ألف سنة وستمائة وإنى  
لأعرف كل زمان ما كان فيه من الملوك والأنبياء<sup>٤</sup> وروى عبد  
الله بن مسلم بن قتيبة<sup>٥</sup> في كتاب المعارف أن آدم<sup>٦</sup> عاش ألف  
سنة وكان بين موته والطوفان ألف<sup>٧</sup> سنة ومائتا سنة واثنان

<sup>١</sup> B et P. Ici commence le troisième passage extrait par Ibn al-Wardi.

<sup>٢</sup> B ajoute : عليه السلام .

<sup>٣</sup> Manque dans B.

<sup>٤</sup> Tout ce passage, depuis l'astérisque, manque dans B et P.

<sup>٥</sup> عبد الله بن قتيبة P , عبد الله إلى قتيبة B .

<sup>٦</sup> P ajoute : عليه السلام .

<sup>٧</sup> B . الفا .

والحيوان غير مرّة هكذا وجدت في كتابه وكُتب الله تعالى وأخبار الرسل<sup>١</sup> أصدق وأصح شيء مما ذكروا وإن وافقته روایة أهل الإسلام وأهل الكتاب قلنا به [وإلا] لا فهو مضاد إلى حد الجواز والإمكان قال وربما عمّلت القرائن والمجتمعات في خراب العمران وعمارة الحزاب حتى جعلت البجور مفاوزاً والمفاوز بجوراً وربما غاضت قنطرة وآبار وعيون وأنهار فصارت البقاع قفراء خلاءً وربما نبع بالقفر عيون ومياه فصارت مسكونة مأهولة ولا ينبغي أن يحكم ببطلان ما لا يرى في مدة عمر وعمررين وثلاثة أعمار كما يرى في المفاوز بين الشام وبلاد اليونانيين من الآثار العاديّة والبيان الحزاب المعدوم فيه النبات والحيوان والماء ثم ما شاهده في إقليمنا بالعين قبل مفارقة سجستان وما فيها من آثار البيان والمدن والقرى والدكاكين ورساتيق الأسواق قال وقرأ على بعض الحجوس أن هذه المفاوز كانت عامرةً والماء جارياً عليها من سجستان وأن افراسياب التركي عور<sup>٢</sup> تلك العيون وكسها حتى انقطع الماء عنها وسار إلى زره فصار بحيرةً ويست .

<sup>١</sup> الرسول صلم Corr. marginale ; ms.

<sup>٢</sup> غور Ms.

وأملأك وخلائق على خلاف هذا الخلق في الطباع والأخلاق  
والكسب والمعاش والمعاملات واته كان قد يتصل العماره في  
بعض الموضع ألوف فراسخ لا يقطع مع مأكل عجيبة ولغات  
غريبة وطول القامات وصغرها وغير ذلك ما لا يُدرى كيف  
كان واته قد أبادهم الطوفانات والرجفات والزلزال والمدات  
والنيران والمواصف ثم خلق الله آدم الذى انتشر منه أهل  
هذا العالم الذى نحن منه وفيه بعد تلك الأمم والأجيال التى  
لا يعلم عددهم ولا يحصيهم إلا الله وعلمه العلوم من الآثار  
العلوية والسفلية وذلك قوله تعالى وعلم آدم الأسماء كلها  
هي أسماء الكواكب الحائزه المؤثرة في العالم بتركيب الله إياها  
كذلك فعلم ما ينال ذريته من الشدة والبلاء فخذلهم وبين  
لهم مواضع الآفة حتى أَوْوا<sup>١</sup> إليها وتخلصوا من البلایا التي تحدث  
في الأركان من النار والماء وغير ذلك من وجوه الفساد قال وقد  
كان هرمس المرامسة وهو اخونخ ادريس النبي صلعم قبل آدم  
بزمان طويل وكان ينزل الصعيد الأعلى والصعيد إلى الاسكندرية  
ليعتصموا بها من الغرق وقد أفسدتهم الطوفان والنيران والنبات

<sup>١</sup> آووا Ms.

وبسبعين رِبْوَة وَثُلُثْ رِبْوَة وَنَصْفْ عُشْرْ رِبْوَة كُلْ رِبْوَة عَشْرَة  
آلَافَ سَنَة يَكُونُ سَنَى الْمَدَارِ أَلْفَ أَلْفَ وَسَعْ مَائَةِ أَلْفِ  
وَثَلَاثُونَ<sup>١</sup> أَلْفَ وَمِائَةِ وَثَلَاثَةِ وَثَلَاثَيْنَ سَنَةً وَأَرْبَعَةِ أَشْهُرَ  
وَالصِّنْفِ الْخَامِسِ الْفَرْسِ وَأَهْلِ بَابِلِ وَكَثِيرِ مِنَ الْمَهْنَدِ وَالصِّينِ  
مَعْهُمْ جَعَلُوا سَنَى عَالَمَهُمْ ثَلَاثَيْنَ سَنَةً وَسِتِينَ أَلْفَ سَنَةً وَهَذِهِ السِّنُونُ  
مَنَاسِبَةٌ لِدَرْجِ الْفَلَكِ وَإِذَا قُسِّمَتْهَا عَلَى عَشْرَةِ خَرْجٍ سَتَّةٌ وَثَلَاثُونَ  
أَلْفَ سَنَةٍ مَقْدَارَ مَا يَقْطَعُ الْكَوَافِكَ الثَّابِتَةَ جَمِيعَ الْفَلَكِ لِأَنَّ  
الْكَوَافِكَ الثَّابِتَةَ يَقْطَعُ كُلَّ بَرْجٍ فِي ثَلَاثَةِ آلَافِ سَنَةٍ قَالَ  
وَوْقَعَ الطَّوفَانُ فِي نَصِيفِ سَنَةِ الْعَالَمِ فِي أَوَّلِ دَقِيقَةِ مِنَ الْحَمْلِ  
فِيلَمَتِ الْعَلَمَاءَ عَلَيْهِ وَجَعَلُوا هَذِهِ السَّنَةَ أَصْلًا مَحْفُوظًا عِنْدَهُمْ  
وَسَمَّوْهُ سَنَى الْأَلْفِ الْمُغَيَّرَةِ لِلزَّمَانِ [٦٣٥] وَالسَّدَهُورِ وَالْأَدِيَانِ  
وَالْمَلَلِ وَالْأَحْدَاثِ الْعَظِيمَةِ فِي الْعَالَمِ مِنْ خَرَابٍ وَعِمَارَةٍ وَزَوَالِ  
مَلَكٍ عَلَى مَا ذَكَرَهُ اَفْلَاطُونُ وَارْسَطَاطَالِيسُ وَمَنْ قَبْلَهُمَا مِنَ  
الْيُونَانِيِّينَ قَالَ وَيَقَالُ أَنَّ هَذِهِ الْأَحْدَاثَ لَمْ يَنْزِلْ تَأْثِيرُهَا  
قَدِيمًا مُدْ أَوْلَى خَلْقِ اللهِ أَيَّامِ الْعَالَمِ إِلَى وَقْتِنَا هَذَا وَأَنَّهُ كَانَ  
قَبْلَ آدَمَ أَمْ كَثِيرَةٌ وَخَلَقَ وَآثَارَ وَمُسَاكِنَ وَعِمَارَاتَ وَأَدِيَانَ وَمُلَكَّ

<sup>١</sup> Lisez pour que le calcul soit exact.

ابتدأء العالم وانتهاءه أنكر أن يكون لما مضى عدد<sup>١</sup> ويكون لما  
بقي أمد<sup>٢</sup> وزعم أن الحركة الثانية هي الحركة الأولى معادة وقد  
مضى من النقض على هذه المقالة ما فيه كفاية روى في  
الخبر أن الله وضع الدنيا على سبعة أيام من أيام الآخرة كل  
يوم ألف سنة وروى ثانية أيام وروى ستة أيام وروى خمسون  
يوماً وروى مائة ألف سنة وخمسون ألف سنة هذا ما  
رواه المسلمون وأما اختلاف أهل الأرض في سنّ العالم في  
الكثرة والقلة وكيفية ما يقع فيه من الاجتماعات والقرارات فشيء  
يطول وصفه وقد ذكر ابن عبد الله الفسري في كتاب القراءات  
قولَ خمس فرقٍ أهلُم السند والمُهندِ الذين ادعوا أنَّ أصل  
كل فرقٍ مأخوذٌ من أصلهم وأنَّ عددهم سبعة عالمٍ وأدوارهم  
أربعة ألف ألف وثلاثة وعشرون ألف [ألف] سنة وهذا  
رسمه ٥٥٥٥٥٥٥ حم حم عم والصنف الثاني أصحاب الراجيهر<sup>٣</sup>  
جعلوا سنّ عالمٍ أربع مائة ألف واثنين وثلاثين ألف سنة  
وسموا هذه الفرقـة جزءاً من عشرة ألف جزءٍ من السند والمُهندِ  
والصنف الرابع أهل الصين جعلوا سنّ عالمٍ مائة وخمسة

<sup>١</sup> عددًا . Ms.

<sup>٢</sup> الراجيهر . Ms.

والناس رأى عليهمْ أَمْرُ ساعتهمْ فكلهمْ قائل للدين ايتانا  
 أيامَ يَلْقَى نصاراهمْ مسيحهمْ والكائنين له ودًا وقربانا  
 وأرسلوه كسوفَ العيب دُسْفانا<sup>١</sup> هم ساعدهو كما قالوا إِلَّاهُمْ

[بسيط]

وهو يقول أيضًا

[Fº 63 ٢٠]

و يومَ التغافلْ إِذ لا ينفعُ الحذرُ  
 مستوسقين مع الداعي كائِنُهُمْ  
 وأبرزوا بصعيدِ مستوٍ حَزَرَ  
 وحوسبيا بالسدى ما يُحصِّهُ أحدٌ  
 فنهُمْ فَرِحُ راضٍ ببعشه  
 يقول خزانها مَا كان عندكمْ  
 قالوا بلى فاطعنا سادةَ بَطِروا  
 قالوا أَمْكثوا في عذاب الله ما تَكُمْ  
 فذاك عيشهمْ لا يَبْرَحُون به طولَ المقام وان صخوا وان خجروا

ذكر ما جاء في مدة الدنيا وكم مضى منها وكم بقي من أنكر

<sup>١</sup> Note marginale : الدسفان الرسول .

جراد . Ms.

فِي شَيْءٍ مِّن الصَّفَاتِ وَقَعَ مِنْ جَهَةِ التَّأْوِيلِ وَاجْتَمَعَ الْيَهُودُ  
أَنَّ الْمَسِيحَ لَمْ يَجْعَلْ بَعْدُ وَأَنَّهُ جَاءَ لَا مَحَالَةً فِي زَمَانٍ يَاجْوَجُ  
وَمَاجْوَجُ وَاخْتَلَفُوا بَعْدَ ذَلِكَ فَزَعَمُوا فِرْقَةٌ مِّنْهُمْ أَنَّ مُلْكَ الْمَسِيحِ  
يَكُونُ أَلْفَ سَنَةً ثُمَّ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ وَزُعمَ آخَرُونَ أَنَّ مُلْكَ  
الْمَسِيحِ أَلْفَ سَنَةً وَمَا تَأْتِ سَنَةٌ وَخَمْسٌ وَتَسْعُونَ سَنَةً وَقَدْ كَانَ  
كَثِيرٌ مِّنْ مُشْرِكِي الْعَرَبِ يُؤْمِنُونَ بِالْبَعْثِ وَالنُّشُورِ وَيُزَعِّمُونَ أَنَّ  
مِنْ عُقَرَتِ مَطِيَّتِهِ عَلَى قَبْرِهِ يَحْسَرُ عَلَيْهَا وَفِيهِ يَقُولُ حُرِيبَةُ<sup>١</sup> بْنُ  
الْأَشِيمِ الْفَقْعَسِيِّ  
[كَامِلٌ]

يَا سَعْدُ إِمَّا أَهْلَكَنَّ فَإِنَّنِي أُوصِيكَ إِنَّ أَخَا الْوَصِيَّةَ أَقْرَبُ  
لَا تَرْكَنْ أَبَاكَ يَعْتَدُ خَلْفَكَمْ تَبَاعًا يُجْرِيُ عَلَى الْيَدَيْنِ وَيُنْكَبُ  
وَأَخْمِلُ أَخَالَكَ عَلَى بَعِيرِ صَالِحٍ وَيَقِيُّ الْخَطِيَّةَ إِنَّهُ هُوَ أَقْرَبُ  
وَلَعَلَّ مَا قَدْ<sup>٢</sup> تَرَكَتَ مَطِيَّةً فِي الْحَسْرِ أَرْكَبُهَا إِذَا قَيلَ أَرْكَبُوا

وَكَانَ أُمِيَّةُ بْنُ أَبِي الصَّلَتِ قَدْ قَرَأَ الْكِتَابَ وَاتَّبَعَ أَهْلَ  
الْكِتَابِ وَهُوَ يَقُولُ  
[بِسِيطٌ]

<sup>١</sup> حُرِيبَةُ Ms.

<sup>٢</sup> كَذَا فِي الْأَصْلِ : Ms. et note marginale :

<sup>٣</sup> Il manque une longue.

كما كانا بلا حادث من مزاج وأمّا الحرانيّة فيقولون بالثواب  
والعقاب ولا أدرى كيف قولهم في فناء العالم غير أنّهم ينتمون  
إلى اغاثديون<sup>١</sup> وهرمس وسولون<sup>٢</sup> جدّ افلاطون لأمه ومن هولاء  
من كان يقول بفناء العالم والبعث وكثير من المحبوب يُقرّون  
بالبعث والنشور وخبرني بعض محبوب فارس أَنَّه اذا انقضى  
ملك اهرمن وأفضى الأمر إلى هرمز ارتفع الكدر والفناء  
والظلمة والموت والسم و الكراهة وصار الخلق كله روحانين  
باقين خالدين في ضياء دائم وسكون دائم ولا أعرف مذاهب  
فرقهم ولا اختلاف أراءهم وكلمتهم وسمعت بعضهم يقول إذا  
انقضت للعالم تسعة آلاف تساقط النجوم وفُتئت<sup>٣</sup> الجبال وغابت  
المياه وصار كذا وكذا بصفات هائلة ،

---

ذكر قول أهل الكتاب في هذا الباب اعلم أنّ قولهم  
وقول أهل الإسلام سواء في انقضاء الدنيا وفناء العالم وكون  
البعث والحساب ووجوب الجزاء من الثواب والعقاب لا خلافاً

<sup>١</sup> Ms. ; اعياديوسى corrigé d'après le *Fihrist*, t. I, p. 318.

<sup>٢</sup> Ms. سولف ; id.

<sup>٣</sup> Ms. وفُتئت.

منه كان الكل وإليه ينحل قال الروح والهواء، يسكن العالم والروح والهواء، يُقالان على معنى واحد قوله متواطئاً وإن تاليس الملطي يرى المبدأ الماء، وإليه ينحل وهو لاء قد أقروا بفساد العالم وإن كانوا رأوا له صلاحاً يرجع إليه وحكي عن اثناعورس أنه كان يرى العالم يكون والله يكون ذاته وإن إما من قِبَل الطبيعة ف fasد لأنَّه محسوس جسمٌ مجسَّمٌ وإنما من سياسة الله وحفظه فغير فاسد وهو لاء قد حكموا عليه بالفساد من قِبَل طبعه وأجازوا أن لا يفسده الله وكذلك المسلمين [٦٢٧٥] يُحيِّزون ذلك إلا أنَّ الخبر ورد بخلافه وأما ارسطاطاليس فإنه يرى الفساد في الحر المنفعل الذي تحت فلك القمر وحكي عن جماعة منهم أنَّهم يقولون بالكون والفساد وهذا كله من الدليل على ابتداء الحدث وجواز انتهاءه من مذهبهم وقد احتاج من لهم في إبطال العالم أنه من الاسطعسات الأربع ولا بد لها من التباين والانحلال كما الإنسان مجموع من الطابع الأربع وتقايزها سبب هلاكه وفناه وأما الثنوية فإنَّهم يقولون ببطلان من امتزاج الكوين وجوائز افتراقهما وتباهيما بعد امتزاجهما حتى تعود

وانقلب إلى هيئة أخرى يكون منه جنة ونار بل يلزمكم أعظم من هذا وهو إجازة فناه العالم وعدم ذاته ثم عوده ورجوعه بعد ذلك وتكون طبيعته هو الذي يجب له ذلك إذا كان ليس موجب وجوب بقائه من وجوب فناه بطبيعه فإن زعموا أن هذا لا يصح لنا على مذهبنا لأننا نقول بتركيب الأجسام من هذه الأركان والخلالها إليها وكذلك الأركان من الأسطقّسات غير المركبة البسيطة من الهيولي قيل وأجود لنا أن يكون مناقضتكم من نفس مذهبكم وقد أريناكم فساد مذهبكم في الهيولي وفي فساد ذلك وجوب صحة القول بحدوث الأجسام وكل حدث غير مستنكر له الانحلال والدثور والعود إلى حال التلاشي والبطلان وإذا فني وبطل فأعاده خلقُ كابتدائه بل هو أهونُ

---

ذكر من قال من القدماء، بفناه، العالم على ما حكى أفلوطين<sup>١</sup> نعم ما شهيدوس اللطى أن مبدأ الموجودات هو الذي لا نهاية له وإليه ينتهي الكلّ ويفسد ويرجع إلى الذي عنه كان<sup>٢</sup> وإن اقمامس يرى مبدأ الموجودات هو المواه

أفلوطين .

<sup>١</sup> Ms., une seconde fois .

<sup>٢</sup> عنده .

وَعَدَمِهِ وَمَنْ يَقُولُ مِنْهُمْ أَنَّ الْجَسْمَ يَفْنِي بِفَقْدِ بَقَائِهِ وَأَنَّ  
لَا يَحْدُثُ اللَّهُ بَقَاءً وَمَنْ يَقُولُ مِنْهُمْ أَنَّ فَنَاءَ الْجَسْمِ يَوْجِدُ  
فِي الْجَسْمِ فَيَصِيرُ فَائِتًا فِي الْحَالِ الثَّانِيَةِ وَبَعْدَ مَا مَعْنَى إِنْكَارِكُمْ  
فَنَاءَ الْأَجْسَامِ وَإِنَّمَا يَنْكُرُونَ حَيَاةَ الْمُوْتَى وَأَمْرَ الْمُوْتَى وَخَبْرَ الْجَنَّةِ  
وَالنَّارِ وَهَذَا كُلُّهُ غَيْرُ مُمْتَنَعٍ كُونَهُ مَعَ بَقَاءَ الْأَجْسَامِ وَتَبْدِيلِ  
صُورَهَا وَنَقْضِ بَنْيَتِهَا<sup>١</sup> إِلَى بَنْيَةٍ<sup>٢</sup> أُخْرَى يَكُونُ مِنْهَا جَنَّةٌ وَنَارٌ  
وَدَارٌ عَلَى خَلَافِ سَبِيلِ هَذِهِ الدَّارِ وَإِنْ كَانَ خَالِفُكُمْ فِي أَشْيَاءِ  
مِنْهَا وَقَدْ يَشَاهِدُونَ الْاسْتَحْلَالَ<sup>٣</sup> وَالْفَسَادَ فِي الْأَرْكَانِ فِيهَا يُؤْمِنُكُمْ  
إِشَاعَةُ الْفَسَادِ فِي كُلِّيَّاتِهَا وَأَجْزَائِهَا كَمَا زَعَمْتُ فِي أَجْزَائِهَا وَأَبْعَاضِهَا  
وَأَنْ يَكُونَ طَبِيعَةُ الْعَالَمِ مُوجِبَةً لِلإنْقَاصِ بَعْدَ مُدَّةٍ مِنَ الْمُدَّ  
وَالتَّغْيِيرِ مِنْ هَيَّةٍ إِلَى هَيَّةٍ كَالْإِنْسَانِ مَثَلًا إِذَا بَلَغَ أَقْصَى مَا فِي  
طَبِيعَتِهِ فِي بَلوَغِهِ تَفَرَّقَتْ عَنَاصِرُهُ وَلَقِقَ كُلُّ نُوعٍ مِنْ جَسَدِهِ  
بِشَكْلِهِ ثُمَّ يَتَرَكَّبُ أَجْزَاؤُهُ بَعْدَ ذَلِكَ عَلَى ضَرْبِ آخِرٍ فَيَكُونُ  
كَذَلِكَ الْعَالَمُ عَلَى هَذَا التَّرْتِيبِ إِذَا بَلَغَ أَقْصَى مُدَّتِهِ انتَقَاصٌ<sup>٤</sup>

<sup>١</sup> وَنَقْضِ بَنْيَتِهَا Ms.

<sup>٢</sup> بَنْيَةٍ Ms.

<sup>٣</sup> الْاسْتَحْلَال Ms.

<sup>٤</sup> انتَقَاص Ms.

وجوده دون وقت فنائه وانتقاله من حال إلى أخرى أو ليس يسج الإنسان الثوب ثم يقطعه خرقاً لضرب من المصلحة ويهيئ المائدة وينضد عليها الألوان من الأطعمة ثم يشوشها ويفسدها بالأكل والتكسير ولا يكون ذلك قبيحاً ولا إبطالاً للحكمة بل هو من أحسن الأشياء وأولاها بالحكمة فمن أين انكرتم أن ينقض البارئ هذا العالم في الوقت الذي يكون [f<sup>o</sup> 62 r<sup>o</sup>] نقضه<sup>١</sup> أولى بالحكمة وأبين في التدبير وأن يعيد الناس في دار سوى هذه الدار ليجازيهم على أعمالهم فإن قيل أن الأجسام باقية والباقي لا يجوز فناهه إلا بضد<sup>٢</sup> يحمله وذلك الضد لا يخلو من أن يكون جسماً أو عرضاً فإن كان جسماً فحيزه غير حيز هذا الجسم وكيف يضاده وإن كان عرضاً وجب أن يقوم فيه وكيف يقوم فيه في حال<sup>٢</sup> يكون الجسم فيها فانياً معدوماً قيل لهم كيف جاز لكم أن تتطرقوا إلى إبطال القوة لفناه الأجسام مع قول من يقول من المسلمين أن فناء الجسم عرض لا يحتاج إلى محل وأن في حال وجوده انتقال الجسم

<sup>١</sup> نقضه Ms.

<sup>٢</sup> حلل Ms.

فيه سُئل عن هذه القوّة ما هي وكيف هي وain هي وim هي أفيه هذه القوّة أم لا فإن زعم أتها فيه لزمه أن يكون العوارض التي عدناها كلها ظاهرة لم يزل لأنّ القوّة والظهور علة لها وهي كالمعلول والمعلنة معها والعيان الا ما ترى في النطفة والبistaة والنسوة إذ تراها تحدث الشيء، بعد الشيء وإن زعم أتها ليست فيه وإنما حديث بعده وأحدثها محدث فقد أقر بالحدث وأن الجواهر لا تخلي من الحوادث ومن أقر بالحدث فقد أقر بالمحديث والسلام وإن زعم أن العالم حكمة بارئ وجوده وفضله وغير جائز أن يوصف بجمل<sup>١</sup> حكمته وإبطال وجوده<sup>٢</sup> وفضله لزمه لا يجوز على البارئ إحداث ضد لشيء من موت بعد حياة وسقم بعد صحة وليل بعد نهار وضعف بعد قوّة وقبع بعد حُسن لأن في هذا كله إبطال الحكمة في قولهم فإن قال ليس يكون شيء من ذلك حكمة إلا وقت وجوده دون وجود ضدّه قيل فكذلك يجب أن ينكروا أن يكون العالم على ما هو عليه لأن حكمه في وقت

<sup>١</sup> محل.

<sup>٢</sup> وجوده.

حدوث الأعراض وانّها غير الأجسام وانّ الأجسام لا تعرى منها وكلّ حادث فله ابتدأه وانتهاء لا محالة وهذه المسئلة قد مرّت في صدر الكتاب على الإتقان والإحكام وأمّا قولهم بجوهر قديم لم يزل عارياً من الأعراض التي هي الصور والميّات والحركة والسكنون وغير ذلك فإنه كلام فاسد لأنّه لو جاز ذلك على الأجسام فيها مضى لجاز أن يعرى منها فيها يستقبل وأن يكون بحضورنا أجسام غير ذات طول ولا عرض ولا عمق ولا تأليف ولا ترکيب ولا لون ولا رائحة ولا طعم ولا حركة ولا سكون حتى تكون مبنية موجودة<sup>١</sup> قائمة بلا عرض ولو جاز ذلك لجاز أن يوجد إنسان منا مخلّى السرب غير من نوع أن يخلو من الحركة والسكنون والقيام والقعود والمشي والفعل والإرادات والألوان والحياة والموت وغير ذلك فهذا ظاهر الفساد فإن زعم أنّ ذلك كله كامن فيه بالقوة قيل وظهور هذا الكامن أزلى منه فإن زعم أنّه فيه لزمه أن يكون هذه الكوامن فيه ظاهرة لم تزل وإن زعم أنّ ظهور الكوامن بالقوة فيه كما أنّ هذه الأشياء التي عدنا بالقوة

<sup>١</sup> Ms. موجوداً.

الظهور حادث وإن كان حادثاً فقد تبيّنتَ المراد وبعد فلم  
 يوجد جسم إلّا من جسم ولا عرض إلّا من عرض لوجب أن  
 لا يوجد جسم ولا عرض البُشَرَةَ ولو جب أن لا يوجد في الرطب  
 لون ولا طعم يخالف البُشَرَةَ ولا في البُشَرَةَ ما يخالف الطلع ولا  
 في الطلع ما يخالف التخلة ولا في التخلة ما يخالف النواة ووجود  
 خلاف ما ذكرنا دليلاً على حدوث تلك الألوان والطعوم وسائر  
 الزيادات التي ليست من النواة وإنها ليست من نفس تلك  
 النواة [٥٠ ٦١] وإن أنكروا الأعراض لزمهم أن ينكروا الصيف  
 والشتاءَ والليل والنهر وإن يكون الليل سرمداً والنهر سرمداً  
 والشتاءَ دائماً والصيف كذلك فإن زعموا أنَّ هذا لا يلزمهم  
 لأنَّ النهر ظهور الشمس والليل غيوبتها والشتاء نزول الشمس  
 بعض البروج والصيف كذلك قيل إذا كنتم لا ترجعون في  
 ظهور الشمس وغيوبتها وقربها وبعدها فيلزمكم أن يكون من أمر  
 إنساناً أو أراده منه فقد أمره بنفسه أو بنفس جسم من  
 الأجسام وكذلك إذا حمِدَه على شيء أو ذمَهُ أن يكون ذلك  
 نفسه من غير سبب أوجب فيجب أن لا يزال حامداً دائماً  
 أو يكون حمده وذمه لجسم من الأجسام وهذا كلَّه دليل على

يُكَلِّ الْبَارِئُ مُوجَدًا عُورِضَ مَا الفَصْلُ بَيْنَكَ وَبَيْنَ مَنْ زَعَمَ أَنَّ  
 الْعَالَمُ هُوَ الْعَلَّةُ وَالْبَارِئُ هُوَ الْمَعْلُولُ وَلَوْلَا الْعَالَمُ لَمْ يُكَلِّ الْبَارِئُ  
 مُوجَدًا وَلَيْسَ لَوْلَا الْبَارِئُ لَمْ يُكَلِّ الْعَالَمُ مُوجَدًا لِيَعْلَمَ أَنَّ اعْتَلَاهُمْ  
 عِنْدَ أَهْلِ النَّظَرِ مِنْهُمْ سَاقِطٌ وَالْقَوْلُ فِي حَدْوَثٍ آخَرِ الْعَالَمِ  
 وَأَنَّ الْبَارِئُ لَهُ عَلَّةٌ مُتَنَاقِضٌ لِأَنَّ الْعَلَّةَ لَا تَفَارِقُ الْمَعْلُولَ  
 وَكَانَ قَالَ قَدِيمٌ وَقَدِيمٌ أَحَدُهُمَا مُحَدِّثٌ وَأَدْنَى مَا يُلْزِمُهُ الْقَوْلُ  
 بِحَدْوَثِ الْعَلَّةِ كَمَا قَالَ بِحَدْوَثِ الْمَعْلُولِ وَإِنْ زَعَمَ أَنَّهُ لَا يُعَقِّلُ  
 حَدْوَثَ شَيْءٍ لَا مِنْ شَيْءٍ وَإِنَّمَا هُوَ لِكَوْنِ الْخَاتِمِ مِنَ الْفَضَّةِ  
 وَالسَّرِيرِ مِنَ الْخَشْبَةِ وَمَا أَشْبَهُ ذَلِكَ وَالْحَادِثَ هِيَةً وَصَنْعَةً لَمْ  
 يَحْدُثْ مِنْ نَفْسِ الْفَضَّةِ وَلَا مِنْ نَفْسِ الْخَشْبَةِ لِأَنَّ<sup>١</sup> نَفْسُ  
 الْفَضَّةِ وَالْخَشْبَةِ قَدْ كَانَتْ مُوجَدَةً وَهِيَةً مَعْدُومَةً وَإِنَّمَا حَدَثَتْ  
 مِنْ فَاعْلَاهَا الْحَقِيقَةُ عَلَى مَعْنَى أَنَّهُ اخْتَرَعَهَا وَأَوْجَدَهَا بَعْدَ أَنْ لَمْ  
 يَكُنْ مِنْ شَيْءٍ إِذَا جَازَ حَدْوَثُ عَرْضٍ لَا مِنْ شَيْءٍ فَلِمَ لَا جَازَ  
 حَدْوَثُ جَسْمٍ لَا مِنْ شَيْءٍ مَعَ أَنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ يَقُولُونَ لَيْسَ  
 الْجَسْمُ غَيْرَ أَعْرَاضٍ مُجَمَّعَةٍ وَإِنَّمَا النَّكْتَةُ فِي نَفْسِ ظَهُورِ الشَّيْءِ  
 أَحَادِثٌ أَمْ غَيْرَ حَادِثٍ فَإِنْ كَانَ غَيْرَ حَادِثٍ فَظَهُورُهُ مُحَالٌ لِأَنَّ

وجهه ألف فرسخ لم يكن ما خلف ورآه من العالم أكثر مساحةً  
 مما بين يديه منه ولو كان ذلك كذلك لكان لو أحدث  
 الله تعالى أجساماً بمقدار ألف فرسخ لم يكن العالم بعد زيادة ذلك  
 أكثر مساحة منه قبل تلك الزيادة ولو كان هذا جائزًا لجاز  
 مثله في عدد الناس والدواب والشجر حتى لو خلق الله في  
 هذا الوقت مائة ألف إنسان ودابة وشجرة لم يزد بذلك  
 في الناس أحد ولا في الدوab دابة ولا في الشجر شجرة ولكن  
 من نظر إلى جبال يابسة وصحاري<sup>١</sup> مُلئي لا نبات فيها ولا شجر  
 ثم نظر أيام ربيع في عُشبها وملع زهرها لجاز له أن يحكم بأنه  
 ما زاد في هذه الجبال والصحاري شيءٌ الثالثة وكذلك لو نظر  
 إلى نخلة تولدت من نواة وإنسان تولد من نطفة بأنه لم يزد  
 في النواة والنطفة شيءٌ وهذا ظاهر الإحالة والفساد فدل وجود  
 الزيادة على وجود النقصان وجود الابداء على وجود الانتهاء  
 وإنقطاع حادث بعد حادث على انقطاع الحوادث ومن ذم أن  
 البارئ علّة للعالم والعالم معلول لا يجوز وجود العلة بلا معلول  
 ولو لا البارئ جلّ وعزّ لم يكن العالم موجوداً وليس لو لا العالم لم

<sup>١</sup> صحاري Ms.

## الفصل التاسع

في ذكر الفتن والكوارئ وقيام الساعة وانقضاء الدنيا وفناء

العالم ووجوب البعث

اعلم أن الناس مختلفون في هذا الفصل بحسب اختلافهم في إحداثه  
وابتدائه فمن أنكر له ابتداءه أنكر أن يكون له انتهاءه وعلة  
جواز الابتداء حدوث الابتداء، وقد دلّنا على وجوب الابتداء  
للحوادث فليس بواجب وجود انتهاء لها لكن جائزٌ عليه ذلك  
ثم واجب بورود الخبر الصادق فيه مع أن جميع ما دلّ على  
حدث العالم دالٌ على تناهى ذاته ومساحته لأن دليل حدثه  
قد دلّ على انقطاع ما حدث منه إلى هذا الوقت [fo 61 ro]  
وما انقطع حدوثه فهو متناهى الأجزاء، لأنه لو أضيف  
إليه حادثٌ ببعضه لكان زائداً مقدار أجزائه ولكان بوجود  
ذلك الزائد أكثر مما كان قبل حدوثه ولو كان العالم غير  
متناهى الذات لكان السائر منها من وسط الأرض لو سار تلقأه

الذى في الشىء الذى يُذاق و Zum آخرون أن الذوق يكون  
بالتخلخل واللِّين اللَّذِين يَكُونُونَ فِي الْلِسَانِ بِالْعَرُوقِ التَّى يَنْبَثُ  
إليه من الفم يقول الله تعالى وجعل لكم السمع والأبصار والأفؤة  
فنبهنا على هذه الحواس وبعثنا على شكرها ولم يبين لنا عمل  
إدراها ولا كيفية تركيباتها وقد تحار العقول إذا نظرت فيها  
وترتدى خاسرة<sup>١</sup> لعظم أمرها وصعوبة شأنها وما هي إلا بمنزلة  
النفس والروح اللذين يعجز الخلق عن إدراها فإن كان  
شيء مما قالوا حقاً فهو الصواب وإن كان غير ذلك  
فالله أعلم ،

<sup>١</sup> حاسرة . Ms.

الضياء الناري البصري وختلفوا في السمع فزعم بعضهم أن السمع يكون بالخلأ الذي يكون داخل الأذن ومنهم من يزعم أن الهواء يدخل الأذن في صورة الصنوبرة وتصادمها وأفلاطون يرى أن الهواء الذي في الرأس يصادمه الهواء الخارج فينعطف إلى المُضو الرئيس فيكون من ذلك حس السمع واتختلفوا في الصوت كيف هو فزعم بعضهم أن الصوت جسم واحتجوا بأن كلّ فاعل وكلّ مفعول جسم وأن الصوت يفعل لأنّا نسمعه ونحس به وألحان الموسيقى تحرّكنا والأصوات التي ليست على الموسيقى تؤذينا والصوت يتحرّك ويصدّم الموضع اللينة ويرجع عنها مثل الكرة التي يُضرب بها الحائط وأفلاطون يرى أن الصوت ليس بجسم لأنّه يعرض في الهواء وينبسط وكلّ بسيط غير جسم واتختلفوا في الشم كيف يشم فزعم بعضهم أن المُضو الرئيس يكون في الدماغ وأنّه يجذب الروائح بالنفس وزعم آخرون أنّ الشم يكون بممازجة هواء النفس بتجار الشيء الشموم واتختلفوا في الذوق كيف هو فزعم بعضهم أن الذوق يكون بممازجة<sup>١</sup> الجوهر الصلب الذي في اللسان بالجوهر الصلب

<sup>١</sup> ممازجة Ms.

لها أحوال تلذّ فيها وتألم وهي يحيى<sup>١</sup> النحوي عن افلاطون  
أَنَّه قال النفس جوهر قائم بنفسه والنطق والحياة لها بذاتها  
فإذا فارقت بدنها وكانت خيره بقيت مغبوطة مسروبة وإن  
كانت شريرة بقيت تائهة في الأرض متخيّرة تحول حول قبر  
صاحبها إلى الشأة الأخرى وهذا قول سيد ورأى صواب  
يُشّبه أن يكون من مشكاة النبوة والوحى لأنّه مقارب لقول  
الربانيين والله أعلم،

---

[٦٠ ٧٥] ذكر قولهم في الحواس قال افلاطون أن الحواس  
اشتراك النفس والبدن في إدراك الشيء الذي من خارج وان  
القوّة للنفس والآلية للبدن واختلفوا في البصر كيف يُبصِّر  
فرزعم بعضهم أن الشعاع يخرج من العين وينبسط في المبصرات  
فيكون كاليد التي تلمس ما كان خارجاً عن البدن ويؤدي  
ذلك إلى القوّة البصرية وافلاطون يرى ذلك اجتماع الضياء  
ويقول أن البصر يكون باشتراك الضوء البصري والضوء الهوائي  
وسيلانه فيه بالجانسة التي بينهما وان الضوء الذي ينعكس  
عن الأجسام ينبعض في الهواء لسيلانه وسرعة استحالته فيلقى

<sup>١</sup> محيى.

اختلاف كثير في النفس ما هي أجسام أو جوهر وكم اجزاؤها  
وأين مسكنها من البدن وما جزءها الرئيس وهل هي باقية بعد  
مقارقة البدن أم متلاشية ما يدلّ اختلافهم على قصور معرفتهم  
وعجزهم عن الإحاطة بها،

ذكر أصوب الوجوه فيها يُدلّ أنّ الروح والنفس معانٍ  
مختلفة الأفعال والأعراض فكلّ ذي نفس ذو روح وحياة وكلّ  
ذى روح ذو حياة وليس كلّ ذي حياة ذا روح ونفس لأنّ  
الأرض تحيى بالنبات وليس بذات روح والبهائم حيوانات  
ذوات أرواح وليس بذوات أنفس فالإنسان له نفس وروح  
وحياة فتمييزه وعقله وفطنته وفهمه من قبل نفسه وعيشته  
وبقاءه ونماءه من قبل روحه وحسه وإدراكه المحسوسات من  
قبل حياته فالذى يبطل بعوته حياته والنفس والروح  
ينتقلان عنه إلى أن يأذن الله في البعث واللحشر وقد جرى  
في هذا الباب من الأخبار ما فيه مَقْنَعٌ وكفاية وقد زعم  
إفلاطون فيما يُحكي عنه لأنّ الروايات عنه مختلفة وأنّه قال  
أنّ النفوس المفارقية للأبدان الحيوان غير مائنة ولا فاسدة بل

<sup>١</sup> Ms. ذي.

هو غيرها فيكون كلّ واحد منها مشبّهًا لصاحبه في قيامه أو يكون أحدُها جالسًا والآخر قائماً فيخالفان بالأعراض المركبة فيما بالتشابه يقع في الإثبات لا في النفي ولو كان التشابه يكون في النفي لكن الإنسان يكون مشبّهًا للحَيْزِيَّة<sup>١</sup> إذا كان الحَيْزِيَّة<sup>٢</sup> تنفي<sup>٣</sup> عن الكلية وينفي<sup>٤</sup> ذلك عن الإنسان،

ذكر أراء الفلسفه في النفس والروح على ما حكاه افلاطون<sup>٥</sup> في حد النفس، نعم افلاطون أَنَّه يرى النفس جوهراً عقلياً يتحرّك ذاته وأنّ ارسطاطاليس يرى النفس كمال جسم طبيعي إلى حي بالقوة وإن فيثاغورس يرى النفس عدداً تحرّك ذاته وينفي بالعدد العقل وأنّ تاليس يرى النفس طبيعة دائمة الحركة وأنّها محرّكة ذاتها قال وبضمهم يرى النفس تأليف الأسطuccات الأربع واما استعلوس الطبيب فإنه كان يرى النفس شيئاً يُحدث تدرُّب الحواس وارتكاضها ولم

<sup>١</sup> لحرته.

<sup>٢</sup> الحرب.

<sup>٣</sup> نفي.

<sup>٤</sup> وينفي.

<sup>٥</sup> افلاطون.

[جرَثٌ]<sup>١</sup> بين من أثبت<sup>٢</sup> الروح جسماً وبين من نفى أن يكون جسماً قالوا لهم ما الدليل على أنه ليس بجسم قالوا الدليل عليه أن الأجسام لا يخلو أن تكون ساكنة أم متحركة ولا يكون الساكن والمحرك إلا بيسكان وتحريك من غيره فلو كان الإنسان جسماً لكان ساكناً أو متحركاً ولو كان المُسْكِن له والمُحرِّك في مثل حاله لزمه ما يلزمه ووجب قَوْد الكلام فيه إلى مُسْكِن له أو مُحرِّك ليس بجسم قالوا فهل يسكنه الأعراض قال أما الأعراض التي هي إرادات وغضب<sup>٣</sup> وعلم وشهوة وألم وما أشبه ذلك فنعم وأما الأعراض [٦٠٢٠]<sup>٤</sup> التي هي ألوان وطعوم وأرایح فلا لأنّه لو جاز ذلك لجاز أن يُدرك بالذاقات ويرى بالأبصار ولها ذرّة الامكينة قالوا فإذا قلتم أنّ الإنسان لا تحويه الامكينة وليس بجسم ولا يوصف بطول ولا عرض ولا عمق قد شبهتموه بالله تعالى قال ليس التشبيه في نفي الأعراض والصفات وإنما التشبيه بين الأعيان بالأعراض المركبة فيها نحو الرَّجُلَيْنِ القائِمَيْنِ اللَّذَيْنِ يوصفان بالقيام الذي

<sup>١</sup> Suppléé d'après le contexte.

<sup>٢</sup> أثبت Ms.

<sup>٣</sup> غصب Ms.

<sup>٤</sup> وقد Ms.

وإن لم يضحك قالوا فأخبرنا عن هذا الإنسان الحى الذى  
وصفته بالحياة أهـو هـى أم غيره قال قد وصفـتـه بـحـيـة هـى  
غيره وكذلك إذا مات وصفـتـه بـمـوتـه هو غيره وحياته وموته  
عـرـضـان يتضادـان فـبـأـحـدـهـماـ كانـ حـيـاـ وبالـآـخـرـ كانـ مـيـتـاـ قالـواـ  
فـاـ الـحـيـةـ وـالـمـوـتـ قالـ أـمـاـ الـحـيـةـ فـعـنـىـ لـهـ أـمـكـنـ أـنـ يـكـونـ بـهـ  
مـحـركـاـ لـاـ حـرـكـ وـمـرـيدـاـ لـاـ أـرـادـ منـ أـعـالـهـ التـىـ يـجـبـوـزـ أـنـ  
يـكـونـ مـنـهـ قـيـلـ لـهـ وـمـاـ الـأـعـمـالـ التـىـ يـجـبـوـزـ أـنـ يـكـونـ مـنـهـ  
قالـ أـمـاـ مـاـ كـانـ بـالـاسـطـاعـةـ فـالـإـرـادـةـ لـاستـخـراـجـ الـأـشـيـاءـ  
وـالـعـلـمـ وـالـفـكـرـةـ وـمـاـ أـشـبـهـمـاـ وـكـلـ فـعـلـ كـانـ مـنـهـ عـلـىـ الـمـفـاجـأـةـ  
وـلـيـسـ قـبـلـ لـهـ فـيـهـ إـرـادـةـ وـلـاـ تـقـيـلـ فـإـنـ ذـلـكـ لـغـرـيـزـةـ  
قالـ وـالـمـوـتـ بـخـلـافـ ذـلـكـ وـهـوـ إـذـاـ دـخـلـ بـالـحـيـ بـطـلـ مـعـهـ  
كـلـ مـاـ ذـكـرـنـاهـ لـأـنـهـ تـبـطـلـ بـحـلـولـهـ الـقـدـرـةـ عـلـىـ مـاـ  
كـانـ تـقـدـرـ عـلـيـهـ قـبـلـ ذـلـكـ فـإـذـاـ أـحـيـاهـ اللـهـ فـحـىـ بـطـبـعـهـ  
وـإـذـاـ أـمـاتـهـ مـاتـ وـفـعـلـهـ بـطـبـعـهـ قـالـ وـلـيـسـ الـمـوـتـ فـنـاـ لـهـ  
لـوـ كـانـ فـنـاـ لـمـ يـجـزـ أـنـ يـقـومـ الـمـوـتـ فـيـهـ وـهـوـ بـشـرـ وـإـنـاـ الـمـوـتـ  
آـفـةـ حـلـتـ بـهـ خـالـتـ بـيـنـهـ وـبـيـنـ التـدـبـيرـ وـهـذـهـ مـنـاظـرـةـ رـابـعـةـ

النافذ إلى جنسه وشكله قالوا فينبغي على قولك إذا قطعت  
الجوارح والأعضاء كلها أن يزداد بروحوه قوة ما يبقى من أجزائه  
لجمعه فيه إذا كان الروح له مساحة من الطول والعرض والعمق  
في الجسم وهو جسم لزم أن يكون جسان في مكان واحد قالوا  
نقول<sup>١</sup> بالمدخلة والمحاورة وهذه مناظرة ثالثة جرت بين النظام  
وبين مخالفيه قالوا له أخبرنا عن الإنسان هل يرى قال نعم  
قد يرى معقولاً قيل فهل يدرك بالبصر قال نعم يدرك بالبصر  
مفعولاً كما يقول القائل قد رأيت الحائط ولم يرَ غير صفحته  
التي تليه ويقول رأيت على فلان سيفاً وإنما رأى غمده ويقول  
رأيت ميتاً وإنما رأى بدنـه قيل له فأخبرنا عن الإنسان ما  
هو قال لا يخلو هذا السؤال من أحد أمرين إما ان أردتم عن  
اسمـه أو عن خواصـه التي يُعرف بها وبها يُفصل بينـه وبينـ غيرـه  
فإإن أردتم الاسمـ فهذا إنسان وإن أردتم الخواصـ فهو الحياة  
والموت والنـطق والضـحك قال وليس نـعنى بهذا الكلام أنه  
أبداً مـيت أو ضـاحـك أو نـاطـق أو حـي وإنـما نـريد به أنـ منـ  
شـأنـه وغـريـزـته أـنه مـمـن يـوت وـأنـ منـ شـأنـه الحياةـ والـضـحكـ

<sup>١</sup> Ms. . يقول

فما حاجته إلى الحاسة للإدراك قال هشام ليجتمع له إدراك المائة والصفة في الوهم والتقدير وفي المشاهدة والعيان قال النظام وما حاجته إلى هذا وإنما يطلب الإدراك الذي قد وجده بلا حاسة قال هشام لعلم ما هيئته في الإعلان بالصفة والم الهيئة كما عليها في الضمير توهماً وتقديراً قال النظام وهل يزيد عليه باهيته علمًا بما في الضمير قال هشام نعم يزيد لأن الإدراك بالحواس أولًا والإدراك باتوهم ثانياً وذلك أن من لم ير طولاً قط لا يتوجه حتى يتصور في ضميره فإذا رأه ثم فقده كان مصوّراً في الضمير قائمًا لإدراك الروح إذا ترك استعمال الحاسة [ وهذه مناظرة ثانية ]<sup>1</sup> جرت بين من زعم أن الروح في البدن على معنى التدبير والآحداث [ ٥٩٧٠ ] للأفاعيل لا على معنى السكون والخلول فيه قالوا لهم خبرونا عن البدن إذا قطعت منه جارحة<sup>2</sup> هل قطع من الروح شيء قالوا لا ولكن الجزء من الروح الذي كان ساكناً في اليد إذا قطعت صار في الذراع بمنزلة الشمس في الكورة إذا سُدَّ الكورة عاد الشعاع .

<sup>1</sup> Cette phrase, qui manque dans le ms., est rétablie d'après le contexte.

<sup>2</sup> Ms. جارحة .

الرونديّ بل يحسن<sup>١</sup> الجسد والروح عرض قد بطل قال  
 فالمليت يعلم ضربين من العلم ويحسن بضرب من الحسن قال  
 ولو لم يكن هكذا ما علم إذا أحسن أنه كان ميتاً فاحتاج  
 بالخبر المروي أن الميت على النعش يسمع نوح أهله وهذه  
 مناظرة جرت بين النظام وبين هشام بن الحكم سأله النظام  
 هشاماً فقال لم زعمت أن الروح إذا بطل استعمالها للجسد  
 رجعت ففعلت في نفسها ادراك الأشخاص والأشكال بالقوة  
 الروحية قال هشام لأنها ليست بجسم فيدخلها التضاد الذي  
 أحدهما مُزيل للإدراك وهو السكون قال النظام فإذا لم يكن  
 جسماً ولم يدخلها التضاد على قولك فما الذي يجب لها إدراك  
 ما ليس بمحضرتها قال هشام قوّة الانبساط وارتفاعها على  
 السترات وإنها لم تدرك الاشياء توهمها وتقديرها على الانفراد  
 اذا كانت إنما تدركها<sup>٢</sup> ملامسة وحسناً على الاجتماع قال النظام  
 وهل يجب التوهم والتقدير إيجاد الشيء وحضوره قال هشام  
 إن كنت تُريد ما يجب مشاهدة إله وإن وصفته ادراك  
 فنعم قال النظام فإن كان يجب إنه وإن وصفته ادراك

الجوهرين ومحصول أمرهم على قولين أحدهما أَنَّه الروح وحده  
والآخر أَنَّه الروح مع البدن واحتاجَ من قال أَنَّه الروح  
بقوله تعالى أَنَّ تقولَ نَفْسٌ يَا حَسِرَتِي عَلَى مَا فَرَطْتُ فِي جَنْبِ  
اللَّهِ وَيَا أَيُّهَا النَّفْسُ الْمُطْسَأَةُ فَكُلْ مَا وَقَعَ مِنَ الْخَطَابِ فَعِ  
النَّفْسُ وَهِيَ الرُّوْحُ لَا غَيْرُ واحتاجَ مخالفوهم بقوله تعالى ولقد  
خَلَقْنَا إِنْسَانًا مِّنْ سُلَالَةِ مِنْ طِينٍ إِلَيْهِ فَأَخْبَرَ أَنَّ إِنْسَانًا  
هُوَ هَذَا الْمُخْلُوقُ وَأَنَّهُ مُخْتَصٌ بِمَرْءَىٰ وَاتَّخَلَفُوا أَهْلُ تُحْسِنُ الْمِيَّتَ<sup>١</sup>  
بَعْدَ مَفَارِقَةِ رُوْحِهِ بَشَرٌ أَمْ لَا ؟ ثُمَّ أَخْتَلَفُوا أَنَّهُ يَمْحُسُ  
أَوْ رُوْحُهُ تُحْسِنُ بِذَلِكَ أَمْ جَسْدُهُ أَمْ رُوْحُهُ مَعَ جَسْدِهِ فَأَنْكَرُ  
بَعْضُهُمْ أَنَّ يَكُونَ الْمِيَّتَ يَشْعُرُ بِشَيْءٍ دُونَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ واحتاجَ  
بِقَوْلِهِمْ يَوْمَ الْبَعْثِ يَا وَيَلَنَا مَنْ بَعْثَنَا مِنْ مَرْقَدِنَا هَذَا وَبِقَوْلِهِ  
وَيَقُولُ الْكَافِرُ يَا لَيْتَنِي كُنْتُ تَرَابًا وَقَالَ بَعْضُهُمْ تُحْسِنُ رُوْحُهُ  
واحتاجَ بِقَوْلِهِ النَّارُ يَعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَبِسَائِرِ الْآيَاتِ  
الَّتِي تَلَوَّنَاهَا فِي الشَّهَدَاءِ وَالْأَخْبَارِ الَّتِي رَوَيْنَاهَا وَقَالَ ابْنُ

ميجي بالألم كما ورد في قوله عليه الصلاة : Note marginale :  
 والسلام يأمل الميت كما يأمل الحي فلذلك قيل للغاسل يغسل الميت  
 برفق في مغسله ،

ولا يحيط بها الموضع وقد يقال في مجاز اللغة ان النفس في البدن على التدبير والاحاديث للافاعيل ولا يقال هي البدن على السكون والحركة وذلك أن السكون والحركة اثنا تجوز على كل ذي مساحة وجسم على ما يجويه الامكنته ويجوز عليه النقلة من موضع إلى موضع ولا تجوز النقلة على شيء إلا بأحد أمرين إما بجسم يرفع الجسم من مكان إلى مكان فإذا لم يكن جسماً لم يكن منه على الرفع والجر وقال ابرهيم النظام الروح هي الحياة المشابكة بهذا الجسم وقال هشام بن الحكم الروح نور من الأنوار والجسد موات وقال ابن الروندى الروح عرض والإنسان هو أعراض مجتمعة ومنهم من يقول الروح هو الجزء الذي لا يتجزأ وهو لا في مكان [٥٩٥٠]، ثم اختلف هؤلاء في الإنسان المكلف المثاب المعقاب من هو وما هو قال بشر ابن المتمر وهشام بن الحكم وأبو الهذيل العلاف وأبو الحسين الحياط هو الروح مع هذا الشخص المرئي وقال ابرهيم النظام الإنسان هو الروح وهو الحياة المشابكة لهذا الجسم ولأنه لا شيء غيره وقال احمد بن يحيى الإنسان مقدار ما في القلب من الروح وقال بعضهم الإنسان هو الجوهر بين

قبره وهو يسمع خفق النعال ورُوى عن حذيفة أَنَّه قال إن الجسد ليغسل والروح بيد ملك فإذا وضع في لحده سُلَك الروح فيه ورُوى أَنَّ الْمَيِّتَ إِذَا حُمِّلَ إِلَى حُفْرَتِهِ فَإِنْ كَانَ صَالِحاً قَالَ عَجَّلُوا بِي عَجَّلُوا بِي وَإِنْ كَانَ غَيْرَ ذَلِكَ قَالَ لَا تَعْجَلُوا بِي فَإِنَّكُمْ لَا تَدْرُونَ عَلَى مَا تَقْدِمُونَ بِي ورُوى أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا ماتَ إِبْرَاهِيمَ عَمَّ قَالَ عَصْفُورٌ مِّنْ عَصَافِيرِ الْجَنَّةِ وَهَذَا كُلُّهُ دَلِيلٌ عَلَى حَيَاةِ الرُّوحِ وَبِقَائِمِهِ بَعْدِ النَّفْسِ وَالنَّاسُ قَاطِبَةٌ يَنْدِبُونَ مَوْتَاهُمْ وَيَنْادِيهُمْ وَيَخْاطِبُوهُمْ وَلَوْلَا الأَصْلُ الْمَوْتَلُ فِي حَيَاةِ الْأَرْوَاحِ لَمَا اجْتَمَعُوا عَلَيْهِ وَلَيْسَ يَقْصُّ هَذَا مَخَاطِبَتِهِمُ الْدِيَارُ وَالآثَارُ  
لأنَّ هَذَا خَاصٌّ فِي الْعَرَبِ وَذَلِكَ عَامٌ فِي الْأَمْمَ،

ذكر اختلاف نظار أهل الإسلام في النفس والروح قال بعضهم النفس جسمٌ لطيف له مساحة البدن على طوله وعرضه وعمقه وأنه متداخل بعضه في بعض وكلُّ فِي كُلِّ واستدلوا على أنَّ جميع أجزاء النفس في جميع أجزاء البدن بتأنك كلما قطعت جزءاً من أجزاء البدن وجدت له أَمَّا ولو لا النفس لم يأْلم وقال معمر أَنَّ النفس موجودة لا مساحة لها وليس بجسم ولا طول ولا عرض ولا عمق وليس بحاله في الامكنة

اسقوني اسقوني وفيه يقول [ذو] الأَصْبَعُ الْعَدَوَانِ<sup>١</sup> [بسيط]

ياعَمُرُونَ لَمْ تَدْعُ شَنْشِي وَمَنْقُصِي أَضْرِبْكَ حَتَّى تقول الْهَامَةُ أَسْقُونِي

وقال [خفيف]

سُلْطُ الْمَوْتِ وَالْمَوْنُ عَلَيْهِمْ فَهُمْ فِي صَدَى الْمَاقِبِ هَامُ

وقال ابو الفموص [وافر]

أَتَخْبَرُ يَا الرَّسُولَ بِأَنَّ سَنْحَرَى وَكَيْفَ حَيَّوْهُ أَصْدَاءً وَهَامِ

قال النَّبِيُّ صَلَّمَ لَا عَدُوٌّ وَلَا هَامَةٌ وَلَا صَفَرٌ وَمَنْ ثَمَّ كَانَ  
يَسْتَسْتَقِنُ لِلْأَمْوَاتِ وَأَمَا الْمَهْنَدُ فَظَاهِرٌ فِيهِمُ الْقَوْلُ بِرْجُوعِ أَرْوَاحِ  
مُوَتَّاهِمِ فِي صَدُورِهِمْ وَيُزَعِّمُونَ أَنَّهُمْ يَكَامُونَهُمْ وَيُسَأَلُونَ بِهِمْ وَأَمَا  
الْفُرْسُ فَأَيَّامُ الْفُرُورِ دُجَانٌ عِنْهُمْ أَيَّامٌ رَجُوعُ الْأَرْوَاحِ فِيهِمُ  
أَلْوَانُ الطَّعَامِ وَيَبْخَرُونَ الْمَبَازِلَ بِالْطَّيْبِ وَيَفْرَشُونَ الرِّيَاحِينَ  
وَيَقُولُونَ هُمْ لَا يُصِيبُونَ مِنَ الطَّعَامِ إِلَّا الرَّائِحَةُ وَرُوَايَةُ الْمُسْلِمِونَ  
أَنَّ الْمَيْتَ يَسْمَعُ كَلَامَ أَهْلِهِ وَبُكَاهِمْ عَلَيْهِ وَأَنَّهُ يَسْأَلُ فِ

الْأَصْبَعَ الْعَدَوِيَّ Ms.

صاعدة إلى الهواء والعلى وأن أرواح الذين يُشبهون الدواب ينزل  
إلى أسفل الأرض واحتجروا بقول ابْنِيَالْتَّبِيهِ<sup>١</sup> وهو مكتوب  
في كتاب شمويل إذ يقول<sup>٢</sup> لداود روح سيدى داود مجتمع في  
صرة الحياة وروح أعدائه يرمى بها بالمقاليع<sup>٣</sup> وزعم بعضهم أن  
الروح مما خلق في الابتداء وقد رويانا عن بعض علماء الأمة  
أن أول ما خلق الروح رويانا أن الأرواح خلقت من قبل  
الأجساد باربعة آلاف سنة والله أعلم وفي رواية عكرمة عن  
ابن عباس رضه عن النبي صلعم قال لا يزال الحصومة يوم  
القيمة حتى يمحاصم الروح الجسد [٥٨٧٠]<sup>٤</sup> فيقول الروح يا رب  
إنما كنت بمنزلة الربيع لولا الجسد ويقول الجسد يا رب إنما  
كنت بمنزلة جذع ملقي لولا الروح فيضرب لهما مثلاً أعني  
حمل مقعداً،

---

ذكر مقالات سائر الأمم في الروح والجسد كانت العرب  
تزعم أن روح الميت تخرج من قبره فتصير هامة تزقو وتقول<sup>٥</sup>

<sup>١</sup> سفائل التبيه Ms.

<sup>٢</sup> يقول Ms.

<sup>٣</sup> بالمقاريع Ms.

<sup>٤</sup> يدفو ويقول Ms.

على قرب أوريشلم قد اتَّكَأَ على سيفه فسأل ربَّه أن يرفع السيف عنهم فرأى الملك قد أدخل سيفه في غلافه وسكن الموت وقالت فرقة منهم أنَّ أرواح البرَّة الصِّدِيقين إذا فارقت جُسْتها صارت إلى الفردوس تحت شجرة الحياة وأرواح الغيرة والفسقة إلى ظلة الأرض وأرواح ما كان بين ذلك إلى المواء، وقالت فرقة أخرى أنَّ الله لم يوكل أحداً بقبض أرواح الخلائق ولكن إذا ذبل جسمُ الإنسان وضُعِفتُ أعضاؤه فارقتها وصارت أرواح الأبرار إلى الموضع الذي جاءت منه وأرواح الأشرار إلى ظلة الأرض قالوا فلماً ان صارت فيه من غير أن يدخلها أحدٌ كذلك إذا كانت الأجساد عن قبول قُوى النفس خرجت من غير أن يُخرجها أحدٌ وكثير منهم يقول أنَّ أرواح الصِّدِيقين والصالحين إذا هي فارقت أجسادها جُعلت في صُرَّة وثُرَكت إلى يوم القيمة وأرواح العاصين والمُسيئين إذا فارقت أجسادها بقيَّت في ظلة الأرض إلى يوم القيمة واحتجوا بقول سليمان بن داود في كتابه قوها أن ترجع الأجساد إلى التراب والأرواح إلى ربِّ الذي أعطاه وقال فيه أيضاً من كان منكم عالماً علم أنَّ أرواح ولد آدم

اشترطتُ في صدر الكتاب وهذا باب لا يصح الكلام فيه وإن طال وأما الموت فسكون دائم ونحوه بانقطاع الحياة وذهاب الروح وقد سئَ الله تعالى الجواب مواتاً عند فقد النماء والحركة وقيل النوم أخو الموت وقالوا للشَّيْءِ الخامل النسيّ هذا ميت وأنشدني بعضهم [مجتث]

نُومُ الْلَّبِيبِ بِقَدْرِ رَثَبَتْهُ ذَا<sup>١</sup> الْمَقِيلُ  
وَالنَّوْمُ مَوْتٌ قَصِيرٌ وَالموْتُ نُومٌ طَوِيلٌ

وفي التودية الفقر الأكبر وفي تأويل القرآن الكافر ميت  
والجاهل ميت ،

---

ذكر ما جاء عن أهل الكتاب في الأرواح رغم بعض أهل اليهود أن أرواح الخلائق متصلة في الماء على شبه نار أو شعاع الشمس عند غروبها وطلوعها ومع ملك الموت سيف يقطع به أرواح من يريد أن يقبضه واحتجوا بقول شمويل في كتابه أن الله بث الموت على بنى اسرائيل فمات منهم بشر كثير فخرج داود ومشايخ بنى اسرائيل فرأى داود ملك الموت واقفاً

<sup>١</sup>وكذا Ms.

فِي الْجَمْلَةِ عَلَى كُلِّ تَامٍ حَسَاسٍ وَمُتَحْرِكٍ مِنْ ذُو الْأَرْوَاحِ وَغَيْرِهَا  
أَلَا تَرَى إِلَى قَوْلِهِ تَعَالَى فَأَحْيَنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا فَجَعَلَ  
الْأَرْضَ حَيَّةً إِذَا نَزَلَ عَلَيْهَا الْمَاءَ وَقَالَ وَهُوَ الَّذِي أَحْيَاكُمْ  
فَجَعَلْنَا بِمَا أَحْيَاكُمْ بِهِ وَقَالَ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ فَنَّ قَائِلٌ  
أَنَّهُ الْوَلَدُ مِنَ النَّطْفَةِ وَالظِّيرِ مِنَ الْبَيْضِ وَالنَّخْلَةُ مِنَ النَّوَافِ  
فَسَمِّيَ النَّخْلَةُ لِمَا فِيهَا مِنْ قُوَّةِ الْحَيَاةِ حَيَّا ثُمَّ وَصَفَ نَفْسَهُ بِالْحَيَاةِ  
فَقَالَ هُوَ الْحَيُّ وَلَا يَجُوزُ أَنْ يَقُولَ هُوَ ذُو رُوحٍ وَذُو نَفْسٍ لَأَنَّ  
الْحَيَاةُ أَعْمَّ وَأَعْلَى فَيُقَالُ رُوحٌ حَيٌّ وَقَدْ أَحْيَيْتَ رُوحِي بِكُذَا  
وَكُلُّ مَا لَهُ بِقَاءٌ وَدَوَامٌ يُدَعَى حَيًّا كَمَا قِيلَ لِالشَّاعِرِ [٥٨-٥٩]  
أَنَّهُ كَلَامٌ حَيٌّ لِبَقَائِهِ وَمَرُورِهِ عَلَى الْأَنْسُونِ وَاخْتَلَفُوا فِي مَكَانِ  
الرُّوحِ وَالنَّفْسِ وَالْحَيَاةِ مِنَ الْبَدْنِ إِلَكُلٌ وَاحِدٌ مِنْهَا<sup>١</sup> مَوْضِعٌ  
عَلَى حِدَاتِهِ أَوْ كُلُّهَا مُتَدَاخِلٌ أَوْ مُتَصَلِّ بَعْضُهَا بَعْضٌ وَأَيْمَانُهَا أَتَابِعُ  
لِلآخَرِ وَأَيْمَانُهَا المَتَابِعُ وَكَيْفَ مَا أَنْظَرَ فَلَا أَجِدُ بُدَّا مِنْ جَمْعٍ مَا  
يَحْتَاجُ إِلَيْهِ فِي كِتَابٍ مُفْرَدٍ أَسْمَيْهُ كِتَابَ النَّفْسِ وَالرُّوحِ لِأَنَّ  
إِنْ أَطْبَبْتُ فِيهِ إِذَا لَا يُغْنِي الْأَخْتَصَارُ وَالْإِبْجَازُ نَفَضَتْ مَا

<sup>١</sup> Ms. منها.

<sup>٢</sup> Ms. جميع.

إجتمع الناس و قالوا عُرس ففقيئت عين<sup>١</sup> وفاضت نفس

و اختلفوا في الروح فبحى ابن دريد عن أبي حاتم عن الأصمعي  
 قال في الحديث لكل إنسان نفس وروح فاما النفس فتموت  
 وأما الروح فيعمل به كذا وكذا وقد تسمى العرب الريح  
 والروح والنفح روحًا قال ذو الرمة [طويل]

فقلت له أذفعها إليك وأخيها بروحك وآفتنه<sup>٢</sup> لها فتنة<sup>٣</sup> قدرا

ويسمى المواه الروح والملاك الروح والوحى الروح وكل لطيف  
 خفيف متعالٍ روحًا ويقال<sup>٤</sup> في الحيوانات إنها ذات أرواح  
 وفلان خفيف الروح وفلان ثقيل الروح اذا كان يخف على  
 القلوب أو يشعل ويقال لكل ما ينبع وما يشاهد كالملائكة  
 والجان الروحانيون والأرواح تبقى والأنفس تموت ولا تبقى  
 وأما الحياة فهى شىء يضاد الموت حيثما حلت ارتفعت وهى

<sup>١</sup> ففقيت. Ms.

<sup>٢</sup> وافتنه. Ms.

<sup>٣</sup> فته. Ms.

<sup>٤</sup> وقال. Ms.

وقال

[سريع]

شاورَ<sup>١</sup> نَفْسِي طَمِيعٌ وَرَفِيقٌ  
تَقُولُ هَاتِي لَا وَهَا تِيكَ بَلَى  
فَشَجَعَتْهُ نَفْسٌ حِرْضٌ طَمَعَتْ  
وَحَذَرَتْهُ نَفْسُهُ الْأُخْرَى الرَّدَى

فَسَعَى الجُبْنَ وَالشَّجَاعَةَ نَفْسًا وَيُسَعِي الدَّمَ نَفْسًا وَكَذَلِكَ قِيلَ  
الْهَوَامُ لَهَا نَفْسٌ سَائِلَةٌ وَمِنْهُ نِفَاسُ الْمَرْأَةِ لَمَا سَالَ مِنْ دَمَهَا  
وَيُسَعِي اصحابَ الْعَيْنِ النَّفْسَ وَقِيلَ سُبْتَتِ النَّفْسِ نَفْسًا لِتَنْفَسْهَا  
وَيُعْبَرُ عَنِ الْقَلْبِ بِالنَّفْسِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فَأَسْرَهَا يُوسُفُ فِي  
نَفْسِهِ وَقَالَ أَوْ أَكَنْتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ هَذِهِ الْوِجْهَاتُ كُلُّهَا خَاصَّةٌ  
لِلنَّفْسِ لَا شَرْكَةَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ الرُّوحِ فِي شَيْءٍ مِنْهَا اللَّهُمَّ إِلَّا فِي  
حَالَةِ وَاحِدَةٍ قَالُوا خَرَجَتْ نَفْسُهُ وَخَرَجَ رُوحُهُ إِذَا مَاتَ

[طويل]

وقال الشاعر

سُبْتَتِ عِيَاطًا وَلَسْتَ بِعَائِطٍ  
عَدُوا وَكُنَّ الصَّدِيقَ تَعِيطُ  
فَلَا حَفَظَ الرَّحْمَنُ رُوحَكَ حَيَّةً  
وَلَا هِيَ فِي الْأَرْوَاحِ حِينَ تَعِيطُ

[سريع]

وأنشد أبو زيد الأنصاري

<sup>١</sup> ساور. Ms.

تعييط. Ms.

يضى ؛ إذا غلبتُه السحابة فينسى أو تخلت عنه فذكره قال  
 عمر والرجل يرى الرويا فنها ما يصدق ومنها ما يكذب قال  
 سمعت رسول الله صلعم يقول ما من عبد ولا أممٌ ينام فيشتغل  
 نوماً إِلَّا عرج بروحه إلى العرش فـالذى لا يستيقظ دون العرش  
 فتلك الرويا التي تصدق والذى يستيقظ دون العرش فهو  
 الرويا التي تكذب ،

ذكر قول أهل اللغة في الروح والنفس والحياة قد يسْمى  
ذات الشيء وعنه كأننا ما كان [f<sup>o</sup> 57 v] من جسم أو عرض  
 أو جوهر أو غير ذلك نَفْساً فيقال نفس هذا الخشب ونفس  
الأرض ونفس السماء ونفس الكلام ونفس الحركة قال الله  
تعالى واصطنعتك لنفسك وقال تعلم ما في نفسك ولا أعلم ما  
 في نفسك وسمى المهمة نفساً فيقال لفلان نفس وليس لفلان  
 نفس وسمت نفسه إلى كذا كما يقال سمت همته وكذلك  
 يسمى الطَّبع والخِصْر والمُراد النفس قال  
 [جز]

وأكذب النفس إذا حدثتها

[كامل]

وقال

والنفس راغبة إذا رغبتها ، وإذا ثُرد إلى قليلٍ تَقْنَع

الروح إلى الرجل في منامه فإذا لم يحضر أجله استيقظ وإذا حضر أجله ذهب الروحان وروى حصيف عن عكرمة عن ابن عباس قال كل نفس لها سبب تجري فيه فإذا قضى عليها الموت قامت حتى ينقطع السبب والتي لم تمت يد وروى عن علي عليه السلام أنه قال إذا نام الإنسان امتد روحه مثل الحيط فيكون بعض أجزائه في النائم وبه يتتنفس وبعضا مختلط بأرواح الأموات مقبوضاً إليها إلى وقت انتباهه فترجع إليه وروى ابن عجلان عن سالم عن أبيه أن عمر رضه قال لعلي يا با الحسن وربما شهدت سهدة<sup>١</sup> وعَتَبَ أسئلتك عن ثلاثة أشياء قال وما هن قال الرجل يحب الرجل وما يرى منه خيراً والرجل يبغض الرجل وما يرى منه سوءاً قال نعم قال رسول الله صلعم الأرواح جنود مجنة يلتقي فيشام فما تعارف منها اختلف وما تناكر اختلف قال عمر والرجل يحدث الحديث اذا ينساه فبينا هو<sup>٢</sup> قد نسيه اذ ذكره قال سمعت رسول الله صلعم يقول ما من قلب الا وله سحابة كسحابة القمر بینا القمر

كذا في الأصل : Annot. marginale : Ms. سهدة<sup>١</sup>

هو هو<sup>٢</sup> : Ms.

خبيث خرج من نفس خبيثة فيرد إلى سجين في قصّة طويلة  
 وقال لما بكْت عليهم السماء والأرض قال لكل مؤمن من  
 السماء بباب ينزل منه رزقه وباب يصعد فيه علمه وروحه  
 فإذا مات انقطع ذلك فبكت السماء والأرض عليه وقال  
الله يتوفى الأنفس حين موتها والتي لم تمت في مثانتها فيمسك  
 التي قضى عليها الموت ويُرسل الأخرى إلى أجل مسمى وروى  
 الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس رضه أن الرجل إذا مات  
 قبض الله روحه وبقي نفسه لأنّ النفس موصولة بالروح فإذا  
 أراد الله قبض روحه للوت قبض نفسه مع روحه فمات وإذا  
 أراد الله بعثه رد إليه روحه وكان النبي صلعم إذا آوى إلى  
 فراشه قال اللهم باسمك وضعت جنبي وبك أرفعه إن أمسكت  
 نفسي فاغفر لها وإن أرسلتني فاحفظها بما يحفظ به الصالحين  
 وكان إذا استيقظ من نومه قال الحمد لله الذي أحيانى بعد ما  
 أماتنى وإليه المصير وروى ابن جرير عن ابن عباس رضه قال  
 في ابن آدم نفس وروح بينهما مثل شعاع الشمس والنفس هي  
 التي بها العقل والتمييز والروح هي التي بها اليقين والتحريك  
 فإذا نام العبد قبض الله نفسه وروحه وقال مجاهد تحيى

الأرواح قال الله تعالى يومَ يقُومُ الْرُّوْحُ وَالْمَلَائِكَةُ صَفًّا قال  
الحسن هو الخلق ذوو الأرواح وقيل هم خلق أكثر من  
الملائكة قال الله تعالى النار يعرضون عليها غدوًا وعشياً ويوم  
تقوم الساعة أدخلوا آلَ فرعون أشدَ العذاب فأخبر أنَّ أرواحهم  
تُعرض على النار قبل مصيرهم إلى نار جهنم وقال في صاحب  
يسين قيل ادخل الجنة قال يا ليت قومي يعلمون فلم يكن  
بقوله إلا روحه لأنَّ جسده كان مطروحاً لديهم وقال كلاماً  
إنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لِفِي عَلَيْنِ كَلَّا إِنَّ كِتَابَ الْفَجَارِ لِفِي سَجِينٍ  
قال بعض الفرسين يعني أرواحهم قال إنَّ الَّذِينَ كَذَبُوا  
بِآيَاتِنَا وَاسْتَكَبَرُوا عَنْهَا لَا تُفْتَحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاوَاءِ وَلَا يَدْخُلُونَ  
الجنة وروى السري عن البراء بن عازب<sup>١</sup> أنَّ أرواح المؤمنين  
إذا قبضتها الملائكة رفعوها إلى السماء فلا تمر بملك من  
الملائكة إلا قالوا [f° 57 r°] ربِّ طيبٍ خرج عن نفس طيبٍ  
حتى ينتهي بها إلى حيث يشاء الله فيسجد وروح الكافر إذا  
قبض رُفع إلى السماء فلا يفتح له أبواب السماء ويقولون روحٌ

١. الأرواح Correction marginale; Ms.

البراء بن عازب Ms.

وَمَا جَازَ عَلَيْهِ أَنْ يُخَاطِبَ مَنْ لَا يَعْنِيهِمْ وَلَمَّا ابْتَدَى بِشَكْوَاهِ الَّتِي  
 قُبِضَ فِيهَا خَرَجَ مِنَ الظَّلَالِ مَعَ أَبِي مَوْيِهَةَ<sup>١</sup> حَتَّى قَامَ بَيْنَ  
 ظَهِيرَانِ<sup>٢</sup> الْقَبُورِ فَقَالَ لِيَهُنَّكُمْ<sup>٣</sup> مَا أَصْبَحْتُ فِيهِ مَا أَصْبَحْتُ  
النَّاسُ عَلَيْهِ اقْبَلُتِ الْفَيْنَ كَقْطَعِ اللَّيلِ الْمُظْلَمِ وَفِي رِوَايَةِ مُجَاهِدٍ  
عَنْ أَبْنَى عَبَّاسَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَلَا تَحْسِبُنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ  
 أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاهُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ الْأَيْةَ قَالَ أَرْوَاحُ الشَّهِيدَاءِ  
 عَلَى بَارِقِ نَهْرِ الْجَنَّةِ يَأْكُلُونَ مِنْ ثَمَارِهَا وَيَشْرُبُونَ مِنْ مَاءِهَا<sup>٤</sup>  
 وَيَسْتَنشِقُونَ رُوَاحَهَا وَلَيْسُوا فِيهَا وَهَذِهِ الْأَخْبَارُ كُلُّهَا وَمَا شَاكِلَهَا عِنْدَ  
 مَنْ يَرِي الْجَنَّةَ غَيْرَ مُخْلُوقَةِ الْيَوْمِ وَلَا مُوْجُودَةٌ [إِلَّا] عَلَى الْإِسْتِقْبَالِ  
 فِيهَا بَعْدٌ وَمِنْهُمْ مَنْ يُحِبِّزُ أَنْ يَسْأَلَ اللَّهُ الْأَرْوَاحَ جَنَّةً يَتَنَعَّمُ فِيهَا  
 غَيْرَ الْجَنَّةِ الْمَوْعِدَةِ وَكَذَلِكَ النَّارُ وَهِيَ كُلُّهَا حَجَةً لِلْقَائِلِينَ  
بِوْجُودِ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ فِي الْحَالِ ،

---

**ذَكْرُ مَا جَاءَ فِي الْقُرْآنِ وَالنَّصِّ وَالدَّلَالَةُ عَلَى أَحْوَالِ**

<sup>١</sup> مَوْيِهَةٌ . Ms.

<sup>٢</sup> طَهْرَانِي . Ms.

<sup>٣</sup> لِيَهُنَّكُمْ . Ms.

<sup>٤</sup> مَا يَهَا . Ms.

وبئست المربّية<sup>١</sup> وروى ابن عيّينة عن عمرو بن دينار عن عبيد بن عمير قال أهل القبور يتوكّفون الأخبار فإذا أتاهم الميت يقولون ما فعل فلان وما فعلت فلانة فيقول ألم يأتكم فيقولون أنا لله واتا إلّي راجعون سُلِكْ به غير سبينا وفي روایة عبد الله بن عمر ان الأرواح ليتلعّبون على مسيرة يوم وما رأى أحدهم صاحبه قط وروى ان الأعمال تُعرض يوم الاثنين ويوم الخميس على الله ويعرضون يوم الجمعة على الأقارب فاتّقوا الله ولا تخترروا موتناكم وروى زيد بن اسلم عن أبي هريرة أنّه مرّ هو وصاحب له بقبر فقال ابو هريرة سلم فقال الرجل اتسلّم على قبر فقال ابو هريرة ان كان راك في الدنيا يوماً فقط فاته يعرفك الان وروى ابن المؤمن لا يزال يسمع الاذان في قبره ما لم يطّين ومرّ النبي صلعم بالبقع فقال السلم عليكم أهل ديار قوم مؤمنين واتا ان شاء الله بكم لاحقون ولما دُفن عثمان بن مطعون<sup>٢</sup> وهو أول من مات من المهاجرين بالمدينة قال صلعم خرجت ولم تتلبّس<sup>٣</sup> منها بشيء

<sup>١</sup> كذا في الاصل : Ms. المربّية, et note marginale.

<sup>٢</sup> مطعون : Ms. تلبس .

الناس وهم يقولون يا دُوْمَه يا دُوْمَه قال فخذْتني رجل من أهل  
 الْكِتَاب أَنْ دُوْمَه هو الْمَلَك [الْوَكِيل] على أرواح الْكُفَّار ورُؤْيَا  
 عن أَبِي أُمَامَة أَنَّه قال أرواح المؤمنين تجتمع بِيَتِ الْمَقْدِس  
 وقد نادى رسول الله صَلَّمَ قُتْلَ بَدْرٍ فِي الْقَلِيب فَقِيلَ أَتَنادِي  
 قوماً قد حُتْفَوا فَقَالَ إِنَّمَا أَنْتُم فَلَسْتُ بِأَسْعَمِهِمْ وَلَكِنْ  
 لَا يَقْدِرُونَ أَنْ يَجِيِّبُونِي وَقَالَ صَلَّمَ كَسْرَ عَظَمِ الْمُؤْمِنِ مِيتًا  
 كَكْسِرِهِ حِيًّا وَالْأَخْبَارُ الْمُتَوَاتِرَةُ عَنِ الْمُسْلِمِينَ فِي مَفَازِيهِمْ  
 أَنْ كَلَمًا قُتِلَ مِنْ كَافِرٍ قَالُوا قَدْ عَجَّلَ اللَّهُ بِرُوحِهِ إِلَى  
 النَّارِ وَكَلَمًا اسْتُشْهِدَ مُؤْمِنٌ قَالُوا قَدْ عَجَّلَ اللَّهُ بِرُوحِهِ  
 إِلَى الْجَنَّةِ وَرَوَى أَبْيَانٌ عَنْ عَبَّاسٍ عَنْ أَنَّسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ  
 اللَّهِ صَلَّمَ قَالَ إِنَّ أَعْمَالَكُمْ تُعَرَّضُ عَلَى أَقْارَبِكُمْ فَإِنْ كَانَ  
 خَيْرًا استبَشُرُوا بِهِ وَإِنْ كَانَ شَرًّا كَرِهُوهُ وَتَلَقَّى رُوحُ الْمُؤْمِنِ  
 أَرْوَاحُ الْمُؤْمِنِينَ فَيَقُولُ اتَرْكُوا صَاحِبَكُمْ حَتَّى يَسْتَرِيحَ فَقَدْ خَرَجَ  
 مِنْ كَرْبَلَةَ شَدِيدًا ثُمَّ يَقُولُونَ مَا فَعَلَ فَلَانَ مَا فَعَلْتَ  
 فَلَانَةَ هَلْ نَحْنُ فَلَانَ هَلْ نَكَحْتُ فَلَانَةَ فَإِنْ قَالَ إِنَّ  
 ذَلِكَ قَدْ ماتَ [٥٦٧٠] قَبْلِي إِنَّمَا قَدَّمَ عَلَيْكُمْ فَيَقُولُونَ إِنَّا  
 لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ذَهَبَ بِهِ إِلَى أَمَّهِ الْمَاوِيَةِ فَبَيْسَتِ الْأَمْ

النبي صلعم قال إنما نفس المؤمن طائر تعلق في شجر الجنة حتى يرجمها الله تعالى [إلى] جسده يوم يبعثه وعن عبد الله بن عمر أن أرواح المؤمنين في طير كالزرازير وهو جمع الزُّرْزُور يتعارفون يُرزقون من ثمار الجنة وعن سلمان الفارسي قال الأرواح جنود مجندة فما كان الله اختلف وما كان لسواه اختلف [وعن] أبي الزبير عن جابر قال كنا نحدث أنه ليس أحد يدخل النار والجنة بجسده قبل يوم القيمة إنما هي أرواح في عَلَيَّينَ وسِجِينَ فإذا رُوْحَتِ النُّفُوسِ وبُعْثَتِ مِنْ فِي الْقُبُورِ صارت الأرواح والأجساد إلى الجنة والنار [وعن] الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس رضه في قوله تعالى ونشئكم فيها لا تعلمون قال في طير سود من النار وقرى على خيثمة بن سليمان القرشى<sup>١</sup> باطربليس عن عبد الجبار بن العلاء عن سفيان الثورى عن فرات بن الفرات عن<sup>٢</sup> أبي الطفيلي عن علي عليه السلم قال نُشرَ وادِيَنَ وادِيَ الأَحْقَافِ ووادِي بخضروم يقال له برهوت يأوى إليه أرواح الْكُفَّارِ وروى سفيان عن أبيان بن تغلب عن رجل قال بُثُّ في برهوت وكأنما حشرت أرواح

<sup>١</sup> Ms. المرثى.

<sup>٢</sup> عند Ms.

أَحِيَاكُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ يَرْزُقُونَ فَرْحَانَ بِمَا أَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ  
 وَيَسْتَبَشُرونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحِقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَنَّ لَا خَوْفَ عَلَيْهِمْ  
 وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ قَالَ أَرْوَاحُ الشَّهِادَةِ فِي طَيْرٍ تَسْرُحُ فِي الْجَنَّةِ  
 كَيْفَ شَاءَتْ وَتَأْوَى إِلَى قَنَادِيلِ مَعْلَقَةٍ بِالْعَرْشِ قَالَ فَاطَّلَعَ  
 عَلَيْهِمْ رَبُّكَ اطْلَاعَهُ فَقَالَ هَلْ تَسْتَرِيدُونَ شَيْئاً فَأَزِيدُكُوهُ  
 [٥٦-٥٧] قَالُوا رَبُّنَا وَمَاذَا نَسْتَرِيدُ وَنَحْنُ فِي الْجَنَّةِ نَسْرَحُ  
 حِيثُ شَاءَ فَاطَّلَعَ عَلَيْهِمْ فَقَالَ لَهُمْ مِثْلُ ذَلِكَ فَقَالُوا أَتَيْدُ  
 أَرْوَاحَنَا فِي أَجْسَادِنَا حَتَّى نَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا فَنُقْتَلَ فِي سَبِيلِكَ  
 مَرَّةً أُخْرَى وَفِي حَدِيثِ جَابِرٍ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَكَرَ الْأَرْوَاحَ فِي  
 بَيْتِ الْبَرَاءِ بْنِ مَعْرُودٍ هُمْ يَأْكَلُونَ لَحْمًاً وَقَرَّا حَتَّى أَمْسِكُوا عَلَى  
 الطَّعَامِ قَالَ أَرْوَاحُ الْمُؤْمِنِينَ طَيْورٌ خَضْرٌ<sup>١</sup> وَقَالَ فِي طَيْرٍ خَضْرٍ  
 فِي حُجَّرٍ مِنَ الْجَنَّةِ يَأْكَلُونَ وَيَشْرِبُونَ وَيَتَعَارِفُونَ فِي الْجَنَّةِ  
 كَمَا يَتَعَارِفُونَ فِي الدُّنْيَا وَأَرْوَاحٌ فِي حُجَّرٍ مِنَ النَّارِ وَذَكَرَ قَصَّةً طَوِيلَةً  
 وَرَوَى كَبَّ بْنَ مَالِكَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَنَّ أَرْوَاحَ  
 الْمُؤْمِنِينَ فِي طَيْورٍ خَضْرٍ تَعْلُقُ بِشَجَرِ الْجَنَّةِ وَرَوَى مَالِكَ بْنَ  
 أَنَّسَ عَنْ أَبْنِ شَهَابٍ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ كَبَّ بْنِ مَالِكٍ أَنَّ

<sup>١</sup> خَضْرًا Ms.

ابن عباس قال الأرواح أمر من أمر الله وخلق من خلق الله صورهم على صورة بني آدم وما ينزل من السماء ملك إلا ومعه واحد من الروح وروى الثوري عن مسلم عن مجاهد قال الروح يأكلون ويشربون وهم أيد وأرجل ورؤوس وليسوا بالملائكة وروى أنهم حفظة على الملائكة وروى الثوري عن اسماعيل بن أبي خالد عن أبي صالح قال الأرواح <sup>١</sup> يشتهون الناس وليسوا بناس وروى الثوري عن أيوب عن أبي قلامة إن النبي صلعم قال إن الروح إذا خرج اتبعه البصر ألم تروا إلى شخصوص عينيه وفي حديث صفوان بن سليم عن النبي صلعم أنه قال أرواح المؤمنين في حجرات من حجرات الجنة يأكلون طعامها ويشربون من [شرابها ويلبسون من ثيابها ويقولون ربنا آتنا ما وعدتنا والحق بنا أخواننا وأرواح الكفار في حجرات من حجرات النار يأكلون من طعامها ويشربون من شرابها ويلبسون من ثيابها ويقولون ربنا لا تؤتنا ما وعدتنا ولا تتحقق <sup>٢</sup> بنا أخواننا وروى الأعمش عن عبد الله بن مرّة عن مسروق عن عبد الله في قوله تعالى ولا تحسن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل

أنفسكم امرأً يخبر بثلا عن الروح والحياة وقال وهو الذي  
 يحيى ويميت وقال الله يتوفى الأنفس حين موتها وقال فقال  
 لهم الله موتو ثم أحياهم وقال قلن يتوفاكم ملك الموت  
 الذي وَكَلَ بِكُمْ وقال فأماته الله مائة عام وقال  
 وكنتم أمواتاً فاحياكم وقال<sup>١</sup> ولا تحسن الذين قتلوا في  
 سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم وقال وما محمد إلا  
 رسول قد خلت من قبله الرسل أفإن مات أو قُتل انقلبتم  
 على أعقابكم فوصفة بالموت بعد ما نهى عن تسمية الشهداء أمواتاً  
 وقال في ذكر المواسير ثم سوأه ونفح فيه من روحه وجعل لكم  
 السمع والأبصار والافتدة ،

ذكر ما جاء في الأخبار في هذا الباب حدثنا عبد الرحيم  
 ابن احمد المروزى حدثنا العباس السراج عن قتيبة حدثنا خالد  
 ابن عبد الله عن الهجري عن أبي الأحوص عن عبد الله قال  
 الأرواح جنود مجندة فما تعارف منها اختلف وما تناكر منها  
 اختلف وروى سفيان الثورى عن حبيب بن أبي شابت عن أبي  
 الطفيل عن على مثله وروى هيثم عن أبي بشر عن مجاهد عن

<sup>١</sup> Ms. الله، par inadvertance du copiste.

فذكر الروح في غير موضع من القرآن ومعنى الروح المنفوخ في مريم غير معنى الروح الموحى إلى النبي صلعم بل لكل واحدة معنى على حدة وقال الذي خلق الموت والحياة وقال يقول يا ليتني قدّمت لحياتي وقال إن الدار الآخرة لها الحيوان وقال إنما الحياة الدنيا لعب ولهم وقال تعالى ولا تحسين الذين قُتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم والفرق بين حياة الدنيا وحياة الآخرة بين ظاهر وإنما اجتمعنا في اللفظ وقال يا أيتها النفس المطمئنة ارجع إلى ربك راضية مرضية وقال حكاية عن قول النفس أن تقول نفس يا حسرتا على ما فرطت في جنب الله الآية وقال تعالى [٥٥٧٥] ونفس وما سواها وقال تعالى الله يتوفى الأنفس حين موتها الآية وقال إن النفس لأمارة بالسوء وقال وهي النفس عن الهوى فثبت<sup>١</sup> هاهنا شيئاً آخر بهي النفس عن هوها وقال وفي أنفسكم أفلأ تبصرون وقال سريرهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم وقال ثم [أنتم] هولاء تقتلون أنفسكم وقال أو أسكننتم في أنفسكم وقال بل سوت لكم

<sup>١</sup> فابت Ms.

من بعده وروى وهب عن أبي أنَّ آدم لَمَا احْتَضَرَ<sup>١</sup> اشتهر  
 قِطْفًا من قِطْفِ الجنة فانطلق بنوه ليطلبوا فتلقاهم  
 الملائكة فقالت ارجعوا فقد كفيتهمو فانتهوا إليه فقبضوا  
 روحه وغسلوه وحنطوه وكفنوه وصلّى عليه جبرائيل والملائكة  
 خلفه وبنوه خلف الملائكة ودفنوه وقالوا هذه سُنتكم في  
موتاكم يا بنى آدم هكذا الرواية والله أعلم ،

ذكر الروح والنفس والحياة والموت اعلم أنَّ هذا بابُ  
مستصعب مستغلق كثير التخيّط<sup>٢</sup> والاختلاف وأنا ذاكر من  
كل طبقة ذرءاً<sup>٣</sup> قال الله تعالى يسألونك عن الروح قل الروح  
من أمر ربّي قال بعض أهل التأويل حجب الخلق عن الخوض  
فيه ولم يُطلع<sup>٤</sup> أحداً عليه وقال في بنى آدم ثم سوأه ونفخ  
فيه من روحه وقال في مريم فنفخنا فيها من روحنا وقال  
تعالى وكذلك أوحينا إليك روحًا من أمرنا وقال تعالي نزل  
به الروح الأمين وقال تعالي تنزل الملائكة والروح فيها

<sup>١</sup> احتضر . Ms.

<sup>٢</sup> التخيّط . Ms.

<sup>٣</sup> دروا . Ms.

<sup>٤</sup> يطلع . Ms.

ذكر صورة آدم وخبر وفاته رُوينا عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال  
 إن أباكم آدم كان طويلا كالخلة السحوق ستين ذراعاً كثير  
 الشَّعر موارى العورة وإن كان لما أكل الحنطة بدت عورته  
 فخرج هارباً من الجنة فتلقّته شجرة فأخذت بناصيته وناداه  
 ربّه أفراداً مني يا آدم قال لا يا رب ولكن حياءً منك  
 فأهبطه الله تعالى إلى الأرض فلما حضرته الوفاة بعث  
 بخنوته وكفنه من الجنة رواه ابن اسحق عن الحسن عن أبي  
 رضه عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وأمّا ما قيل أن هامته كانت تمس السماء  
 فن ذلك الصلع وأن الملائكة كانوا يتذمرون مخشاً<sup>١</sup> فشكوه  
 إلى الله تعالى فبعث جبريل فهمزه همزة طأطا منه إلى ستين  
 ذراعاً فليس مما يعتمد وكثير من المسلمين ينكرون طول ستين  
 ذراعاً لخوجه عن العادة اللهم إلا أن نتأول على وجه آخر لأن  
 ما تصاعد<sup>٢</sup> عن وجه الأرض فهو من السماء وما أظللك فهو  
 السماء والصلع عند الأطباء من الرطوبة في الدماغ وزعم  
 وهب أن آدم كان أجمل البرية أمرد وإنما نبت الحبة لولده

<sup>١</sup> يتأدون فخشاء Ms.

<sup>٢</sup> تصاغر a Corr. marg. ; le ms. a.

مَنْ يَرِيْ آدَمَ غَيْرَ وَاحِدَهُ وَالْفُرْسَ زَعَمُوا أَنَّ مِيشِي وَمِيشَانَهُ مِنْ دَوْرِ كِيمُرْثَ فَهَذَا أَقْدَمُ مِنْهُمَا وَجَمِيلَةٌ<sup>١</sup> الْأَمْرُ أَنَّ هَذَا وَمَا يَرَوْنَهُ الْمُسْلِمُونَ كَلَّهُ أَخْبَارُ وَالْأَصْحَّ مِنْ ذَلِكَ مَا كَانَ عَنْ أَمِينٍ صَادِقٍ وَلَا أَصْدِقٍ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَلَا آمِنٌ مِنْ رَسُولِهِ صَلَّى وَلَبَّى فِي الْعُقْلِ مِنْ ابْتِدَاءِ الْمُحَدَّثَاتِ وَبَعْضُ هُوَلَاءِ الْمُحَدَّثَةِ الْمُسْتَرَّةِ بِالْإِسْلَامِ يُجْرِونَ تَأْوِيلَ هَذِهِ الْقَصَّةِ إِلَى مَا يُؤَدِّي إِلَى الْإِلْهَادِ فَيَسْتَفْمِرُونَ الْفَضْلَى الْمُعْقَلَى بِأَنَّ كَيْفَ يَخْرُجُ حِسْوانُ الْأَرْضِ وَكَيْفَ يَخْرُجُ مِنَ الْجَنَّةِ مِنْ دُخْلِهِ وَكَيْفَ خَلَصَ الشَّيْطَانُ إِلَيْهِ فِي الْجَنَّةِ وَلِمَ لَمْ يَرْجِعْ عَنْ شَجَرَةِ وَلِمَ كَانَ كَذَا وَلِمَ لَمْ فَإِذَا كَانَتْ مَسَأَلَةً حَدَّثَ الْعَالَمَ مِنْ بَالِكَ رَدَدَتْ كُلُّ مَا أُورِدَ عَلَيْكَ مِنْ هَذِهِ التُّرَهَاتِ بُحْجَجٍ بَيْنَةٍ وَبِرَاهِينٍ نَيْرَةٌ [f<sup>o</sup> 55 r<sup>o</sup>] وَالْجَوابُ أَنَّ النَّهْيَ عَنِ الشَّجَرَةِ لِلْإِتْلَاءِ [وَأَنَّ تَلْكَ لَمْ يَكُنْ بِدَارِ خُلْدٍ وَأَنَّ خَلُوصَ الشَّيْطَانِ إِلَى الْإِنْسَانِ كَخَلُوصِ الْأَعْرَاضِ وَأَنَّ خَلْقَهُ مِنَ الْأَرْضِ كَتُولُدِ الْحَيَّانِ عِيَانًا وَإِيَاكَ وَالْحَاجَاجَ بَشَّيَءٌ مِمَّا يَرَوْنَهُ الْفُصَاصُ فَأَنَّهُ هُوَ الَّذِي أَوْجَدَ الْمَحْدُ لِلْسَّبِيلِ إِلَى الطَّعْنِ وَالشُّنْعَةِ،

ذكر اختلاف الناس في آدم وذرّيته اعلم أنَّ من أنكَر حدَث العالم وقال بقدَم المعلول مع العلة لم يقل في ابتداء شيءٍ من الخلق وإنما حدوثه وكونه استحالَة بعد استحالَة إلى ما لا نهاية وأمّا الفُرس فلِأَنَّهم استعظموه وجود النسل من ذَكَر دون أنَّى فوضعوا في المبادى ذَكَرًا وأنثى وسموها ميشي وميشانه وحُكى عن بعض أهل الهند أنَّهم يزعمون أنَّ آدم خرج من عندهم هاربًا فتناضل في ناحية الشمال ومن القدماء من يسميه زاوش وحُكى عن على بن عبد الله القسْرى في كتاب القراءات عن بوداسف<sup>١</sup> الفيلسوف من أهل بابل العتيقة كان عالماً بالأدوار والأكوار واستخراج سِنِّ العالم التي هي ثلاثة وستون ألف سنة فحُكى أنَّ في نصف هذه السنين يقطع الطوفان فخذّرهم ذلك وان هرمس الأول وهو اخنوح ادريس النبي صَلَّعَ كان قبل آدم بزمان طويل وكان يسكن الصعيد الأعلى المتصل بلاد السودان إلى الاسكندرية وحول الناس إليه وأنقذهم من الغرق فهذا يزعم ان بوداسف كان قبل هرمس وهرمس كان قبل آدم بزمان طويل وإلى هذا يذهب

<sup>١</sup> بوداسف Ms.

رحمه الله أَنْه قُولَه ربنا ظلنا أنفسنا وان لم تغفر لنا وترحمنا  
لنكون من الخاسرين ،

ذَكْر اخْذ الْذَّرِيَّة مِنْ ظَهَر آدَم عَمَّ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَإِذْ  
أَخْذ رَبِّكَ مِنْ بَنِي آدَم مِنْ ظَهُورِهِمْ ذَرِيَّتَهُمْ<sup>١</sup> وَأَشَهَدُهُمْ عَلَى  
أَنفُسِهِمُ الْسَّتِيرَتِينَ قَالَوا بَلِي أَهْلُ النَّظَرِ يَرَوْنَ أَنَّ أَخْذَ هَذَا  
الْمِيثَاقَ مِنْ بَنِي آدَمْ عِنْدَ بَلوغِهِمْ وَاسْتِجْمَامِ عَقُولِهِمْ فَلَيْسَ مِنْ بَالْعَ  
إِلَّا وَتَلِكَ الشَّهَادَةُ سَاطِعَةٌ عَلَيْهِ بَأْنَهُ مُخْلوقٌ مُحَدَّثٌ وَأَنَّ لَهُ  
خَالِقًا يَسْتَحْقُّ مِنْهُ<sup>٢</sup> الْعِبَادَةُ لِإِحْدَائِهِ إِيَّاهُ وَإِيمَاجَادُهُ فَأَهْلُ  
الْأَخْبَارِ يَرَوْنَ فِيهِ رِوَايَاتٍ أَنَّهُ اخْرَجَ الْذَّرِيَّةَ مِنْ ظَهَرِ وَاحِدِ  
وَجْهِ لَهُمْ فَهُمَا وَعَقْلًا وَلِسَانًا يَنْطِقُونَ فَقَالَ السَّتِيرَتِيْنَ رَبُّكُمْ قَالَوا  
بَلِي شَهَدْنَا فَاشْهِدُهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَأَشَهِدُ الْمَلَائِكَةَ عَلَيْهِمْ  
وَأَعَادُهُمْ فِي صُلْبِهِ وَاتَّخَلَفُ هُوَ لَاءُ أَنَّ اخْذَ الْذَّرِيَّةَ مِنْ ظَهَرِهِ  
وَمَنْ هُوَ مُولُودٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ فَزُعمَ الْكَلَّبِيُّ أَنَّهُ مَسَحَ ظَهَرَهُ  
بَيْنَ مَكَّةَ وَطَائِفَ وَهَذِهِ أَشْيَاءٌ أَكْتَفَى مِنْهَا بِنُبُيَّنِ لِأَنَّهُ قَدْ  
وَفَّيَتْهَا حَقّهَا فِي كِتَابِ الْمَعْانِي ،

<sup>١</sup> Ms. ذَرِيَّاتَهُمْ

<sup>٢</sup> Ms. أَمْنَهُ

الشيطان إلى الإنسان كوصول الأعراض من الحر والبرد وغير ذلك وزعم الفحصاً وأهل الكتاب مراجعات كثيرة وعجائب في هذه القصة وأنّ ابليس عرض نفسه على دواب الأرض كلها <sup>ما</sup> <sup>١</sup> ذلك حتى كلام الحياة وقال امنعك من ابن آدم وانت في ذمتي ان ادخلتني الجنة فجعلته في فهـا أو بين نابـيـها وكانت الحياة من أحسن الدواب وخزان الجنـة فـكـامـهـما <sup>٢</sup> من فيها وقيل ناح عليهـما <sup>٣</sup> نوحة شـبـحـيـة حتى افـتـنـا قال ابن عباس اخـفـرـوا ذـمـة عـدـو اللهـ فيـها واقتـلـوـها حـيـث وجـدـتـهـا قال الله تعالى قـلـنا اهـبـطـوا مـنـها جـمـيـعـا الـآـيـة وفيـها قـقـنـ اللهـ تـعـالـى فـالـقـرـآنـ كـفـاـيـة <sup>٤</sup> [٥٤-٧٥] عن زـيـادـة رـوـاـيـة غـيرـه وـقـالـ اللهـ تـعـالـى وـعـصـى آـدـمـ رـبـهـ فـغـوـيـ ثمـ اـجـتـبـاهـ رـبـهـ فـتـابـ عـلـيـهـ وـهـدـىـ وـجـاءـ فـصـفـةـ تـوـبـتـهـ وـمـاـ يـلـقـىـ <sup>٥</sup> مـنـ كـامـاتـ رـبـهـ رـوـاـيـاتـ قدـ ذـكـرـتـهـاـ فـكـتـابـ الـمـعـانـيـ وـأـحـسـنـ ذـلـكـ مـاـ رـوـىـ عـنـ الـحـسـنـ

<sup>١</sup> Sic in ms.

<sup>٢</sup> فـكـلـمـهـا Ms.

<sup>٣</sup> عـلـيـهـا Ms.

<sup>٤</sup> كـذـاـ فـيـ الـأـصـلـ En marge :

<sup>٥</sup> مـلـقـىـ Ms.

أَنَّهُ قَالَ الشَّجَرَةَ الَّتِي يَحْتَكُ<sup>١</sup> بِهَا الْمَلَائِكَةُ الْخُلُدُ وَانَّ آدَمَ  
لَمَّا دَخَلَ الْجَنَّةَ وَرَأَى مَا فِيهَا مِنَ الْكَرَامَةِ وَالنَّعِيمِ قَالَ لَوْ أَنْ  
خُلُدًا فَاغْتَمَ<sup>٢</sup> مِنْهُ الشَّيْطَانُ ذَلِكَ فَأَتَاهُ مِنْ قَبْلِ الْخُلُدِ  
وَقَالَ مَا نَهَا كَمَا عَنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونَا مُلْكَيْنِ أَوْ تَكُونَا  
مِنَ الْخَالِدِينَ فَقَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِلشَّيْطَانِ وَاعْوَانِهِ سُلْطَانًا يَخْلُصُونَ  
بِهَا إِلَى بَنِي آدَمَ وَقَطْهُمْ<sup>٣</sup> وَهُمْ لَا يَرَوْنَهُمْ يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى قُلْ أَعُوذُ  
بِرَبِّ النَّاسِ مَلِكِ النَّاسِ إِلَى قَوْلِهِ يَوْسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ  
وَرُوِيَ أَنَّ صَفِيَّةَ بَنْتَ حُبَّيْبَيْهِ أَتَتِ النَّبِيَّ صَلَّمَ وَهُوَ مُجَاوِرٌ فِي  
الْمَسْجِدِ فَتَحَدَّثَتْ عَنْهُ سَاعَةً مِنَ الْعَشَاءِ وَذَلِكَ قَبْلَ أَنْ يَضُربَ  
عَلَيْهِنَّ الْحِجَابَ فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّمَ لِيَرْدِهَا إِلَى الْبَيْتِ فَرَّ بَهَا  
رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ فَنَادَاهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّمَ يَا فَلَانَ إِنَّهَا صَفِيَّةَ  
بَنْتَ حُبَّيْبَيْهِ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ  
أَظْنَنْتَ أَنِّي اظْنَنْتُ<sup>٤</sup> قَبِيحًا قَالَ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنْ آدَمَ مُجْرِيَ  
الدَّمِ خَشِيتُ أَنْ تَظْنَنَ فَتَهْلِكَ فَهَذَا الْحَبْرُ دَلِيلٌ عَلَى وَصْلِهِ

<sup>١</sup> كذا في الأصل : Ms. et en marge : بحثك.

<sup>٢</sup> فاعتم : Ms.

<sup>٣</sup> Sic, Ms. et en marge : كذا في الأصل .

حيث أنباءهم آدم أسماء<sup>١</sup> المسمايات وقد يكون جواب القول  
قولاً وفعلاً وحركة وعلم آدم الأسماء كلاماً تعلم إلهام ويقال  
تلقين وأما الحسن فاته كان يقول تعلم استدلالاً واجتهاد  
خلقها الله اذ خلقه مستنبطاً مُسْتَدِلاً فاستدل بالآثار على المراد  
من المسمايات وابنها وأغفلت الملائكة ذلك ففضل آدم  
عليهم واستحق شرف الرتبة باستعمال الاجتهاد وزعم قوم أنه  
علم آدم الأسماء ولم يعلمها الملائكة ثم أعادهم إلى معارضته  
وأجازوا تكليف ما لا يطاق بظاهر هذه الآية والله أعلم  
وأحكم فاما ذكر تلك المسمايات وما اختلف أهل التأويل  
فمستقصاة في كتاب معانى القرآن من نظر فيه شفاه وكفاه،

ذكر دخول آدم الجنة وخروجه منها ولما أبى إبليس أن  
يسجد لآدم قال الله تعالى يا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة  
وكلا منها رغداً حيث شئت ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من  
الظالمين وقد ذكرنا قول أهل العلم في تلك الجنة ما هي  
وأين هي واختلفوا في هذه الشجرة فمن قائل أنها الحنطة  
وآخر أنها الكرمة وآخر أنها الحنظل وروى ابن اسحق عن بعضهم

وَظَاهِرًا بِأَطْنَانًا تَجْلِي لِكُلِّ شَيْءٍ بِكُلِّ شَيْءٍ  
 إِنَّ أَعْتَذَارِي إِلَيْكَ جَهَلٌ وَعُظُمَ شَكَنَى وَفَرْطَ عَيْنٍ  
 يَا جَمْلَةَ الْكَلَّ لَسْتَ غَيْرِي فَإِنَّ أَعْتَذَارِي إِذَا إِلَيْكَ

وَكِمْ لِلَّهِ عَلَيْنَا مِنَ الْفَضْلِ وَالْمُنَفَّعِ بِالْهَمَامِ التَّوْحِيدِ وَتَسْهِيلِ التَّعْرِيفِ  
 وَأَئِنَّ نَفْسًا مُمِيَّزَةً تَطْمَئِنَّ إِلَى مَثْلِ هَذِهِ الْمَذَاهِبِ وَأَئِنَّ عَقْلَ  
 يَسْمَحُ بِقَبْوِلِهَا ،

---

ذَكَرَ قَوْلُهُ تَعَالَى وَعِلْمُ آدَمَ الْأَئِمَّةَ كُلُّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ<sup>١</sup> عَلَى  
 الْمَلَائِكَةَ [f<sup>o</sup> 54 r<sup>o</sup>] قَالُوا وَكَانَ اللَّهُ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ قَبْلَ آدَمَ  
 وَكَانَتِ الْمَلَائِكَةُ تَرَى الْأَشْجَارَ وَالثَّمَارَ وَالوَحْشَ وَالْبَهَائِمَ وَسَائرَ  
 الْحَيَوانَاتِ تَمْشِي وَلَا تَأْكُلُ وَلَا يَدْرُونَ لِمَنْ خُلِقَ وَلِمَنْ خُلِقَتْ  
 هَذِهِ وَمَا أَسَأَوْهَا وَمِنْافِعُهَا فَلَمَّا قَالَ لَهُمْ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ  
 خَلِيلٌ وَبِدَلًا مِنْكُمْ يَفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَيَسْفِكُونَ الدَّمَاءَ لَيْسُ  
 يَرِدُونَ عَلَى اللَّهِ وَلَكُنْ يَسْتَخِبِرُونَهُ وَيَطْلَبُونَ مَعْرِفَةَ حِكْمَتِهِ وَانْهِ  
 يَخْلُقُ خَلْقًا يَفْسِدُ وَهُوَ تَعَالَى يَكْرِهُ الْفَسَادَ فَقَالَ اللَّهُ إِنِّي أَعْلَمُ مَا  
 لَا تَعْلَمُونَ وَهَذَا لَيْسُ جَوابَ الْمَلَائِكَةِ عَنْ قَوْلِهِمْ وَإِنَّا جَوَابَهُمْ

<sup>١</sup> اعْرَضُهُمْ Ms.

اللغة ومعرفة مذاهب القدماء إلى أن أنس بن ووثق بناحيتي  
 ثم أبدى مكتوم أمره ودفين سره وإذا هو على هذا المذهب  
 الذي ذكرته مع طول تهجد وقيام وكثرة صلاة وصيام وأذكر  
 مما حفظته عنه أنه كان يوماً يشير إليه بالدلائل فقال وهو  
 الذي تراه في عيني وأراه في عينك ثم أنشد بيته [خفيف]

حَبَّتِهُ الْعَيْنُ عَنْ كُلِّ عَيْنٍ وَهُوَ فِيهَا أَنْيُسُ كُلِّ وَحِيدٍ

وحدثني عن بعض مشائخه عن أبي يزيد البسطامي أنه قال  
 طلبتُ الله ستين سنة فإذا أنا هو وعن ارسطاطاليس وجدتُ  
 صورة مصورة في بعض الموضع وفي يده كتاب مكتوب فيه  
 كنتُ أشرب شراباً ولا أرى فلما عرفتُ الباري جلّ وعزّ  
 رويتُ بلاشرب ولبعض المتصوفة مذهب قريب من هذا  
 بل هو بيشه لأنّ منهم من يقول بالحلول وإذا رأوا صورة حسنة  
 خرّوا له سجداً وكثير من أهل الهند يفعلون هذا وأنشدني  
 ابن عبد الله للحسين بن منصور المعروف بالحلاج ما يدخل على  
 هذا القول [منسرح]

يَا سِرَّ سِرِّ يَدِيقْ حَتَّى يَخْفِي عَلَى وَهُمْ كُلُّ حَيٍ

ثقيل فاته ينحلّ ويعود إلى التراب وما كان من خفيف  
 فاته يصعد ويبقى وهو لا يفسد أبداً وهو نطق الإنسان  
 وبصر العينين وسمع الأذنين وبطش اليدين ومشي القدمين  
 وأجناس الحواس كلها من الشم والذوق والطعم والرائحة وهو  
 حفظ القلب والمعرفة والفهم والوهم والعقل والذكر وكل ما  
 هو موجود غير معلوم المحدود في الكثيّة والكيفيّة قالوا  
 فالأشخاص والأجسام كاللباس وفيها لا يُرى ولا يُحسّ  
 ولا يُسمع وهو يُرى ويُسمّع ويُحسّ قالوا وإنما أمروا بالسجود له  
 لهذه الحال فكفر من أبي واستكبر وكان حكم هذه المسئلة أن  
 تكون في باب من هو وما هو من الفصل الثاني في إثبات  
 البارئ عزّ وعلا ولكنّ الإنسان مغلوب على أمره دلالة على  
 فساد قول هذه الطبقة إذ لا كمال إلا لله وغيره جائز وجود  
 النقص في الكمال وحدّثت<sup>١</sup> عن رجل في بلاد سابور من حدود  
 فارس يجتمع إليه قومٌ ويذهبون مذهبًا يخالفون عوام الناس  
 فقصدتهم متضيقاً ما عنده ولزمته أيامًا كالمُضفي المسترسل  
 لما عنده متباهًا متجاهلاً وكان الرجل يرجع إلى شيء من علم

واعتقد الخلاف والمعصية فلما خلق الله طينة آدم جعل إبليس  
 ييرّ بها ويقول للملائكة أرأيتم هذا الخلق الذي لم تروا فيما  
 مضى مثله ان أمرتم بطاعته ما صانعون فقالوا نطيع ونأثر  
 فقال في نفسه لئنْ فُضِّلَ عَلَىَ لَا عَصَيْتَهُ وَلَئِنْ فُضِّلَ عَلَيْهِ  
لأهلِكَنَّهُ فَأَمْرُوا بِالسُّجُودِ حَتَّىٰ ظَهَرَ مَا أَضَمَّ الرَّءُوفُ فِي نَفْسِهِ مِنْ  
الْمُعْصِيَةِ وَزَعَمَ الْكَلْبَيُّ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ لَمَّا قَالَ لِلْمَلَائِكَةِ أَنِّي جَاعِلٌ  
 في الأرض خليفة قالوا ألم يجعل الله خلقاً أعلم منا ولا أكرم  
 عليه منا فابتلوا بالسجود لآدم وزعم بعضهم أن الله تعالى لما  
 خلق آدم لم يكن في خلقه أحسن وأكمل وأنتم وأفضل منه  
فَأَمْرَتِ الْمَلَائِكَةَ بِالسُّجُودِ لَهُ لِفَضْلِهِ لِقَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ  
 [٥٣٥] بعد اقسام اربعة لقد خلقنا الانسان في احسن تقويم  
 وقيل أمروا بالسجود له لفضل عليه عليهم وقد قال بعض  
 الناس أن الروح هو الذي أوجب السجود لآدم لأنّه منه  
 وزعم أن الحيوانات كلها صنفت واحدة في الحياة والأرواح شيء  
 واحد وإنما الأشخاص والأجسام والهياكل كلها آلات ومساكن  
 قالوا فالحيوان مجموع من شيئاً خفيف وثقيل فما كان من

ابليس بما في خميره سجدة تحية لا سجدة عادة وفيه بل أمرُوا  
 بالسجود لله إليه كسجود المسلمين إلى القبلة فسجدوا كلهم كما  
 قصّ الله علينا في القرآن إِلَّا إِبْلِيس أَبَا وَاسْتَكَبَرَ وَكَانَ مِنَ  
 الْكَافِرِينَ وَاتَّخَلَفُوا فِي الْمَعْنَى الَّذِي أَمْرَوْا بِالسَّجْدَةِ فَقَالَ  
 قَوْمٌ كَانَ اللَّهُ فِي سَابِقِ عَلَمِهِ أَنْ يَسْتَخْلِفَ آدَمَ ذَرِيَّتَهُ فِي الْأَرْضِ  
 لِيَعْمَرُوهَا وَيَأْكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَيَعْبُدُوهُ وَيَطِيعُوهُ فَلَمَّا أَرَادَ أَنْ  
يَخْلُقَ آدَمَ قَالَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا  
أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيُسْفِكُ الدَّمَاءَ وَنَحْنُ نَسْبِحُ بِحَمْدِكَ  
 وَنَقْدِسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ أَنَّ فِي ذَرِيَّتِهِ أَنْبِيَاءً  
 وَأُولَئِكَ وَأَئِمَّةٍ يَعْصِي فَاغْفِرْ لَهُ فَيُظْهِرُ الرَّحْمَةَ وَالْمَغْفِرَةَ وَأَئِمَّةٍ  
 يَأْكُلُ مِنْ رِزْقِهِ<sup>١</sup> فَيُظْهِرُ الْفَضْلَ وَالْجُودَ وَالْقَدْرَةَ فَلَمَّا نَفَخْ فِيهِ  
 الرُّوحُ قَالَ الْحَمْدُ لِلَّهِ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى يَا آدَمَ أَحْسَنْتَ أَحْسَنَتَ  
 لِهَذَا خَلْقَتُكَ لِكَ تَحْمِدَنِي وَتَجْبَدَنِي ثُمَّ أَمْرَتَ الْمَلَائِكَةَ  
 بِالسَّجْدَةِ لَهُ بِحَمْدِهِ وَقَالَ قَوْمٌ أَنَّ إِبْلِيسَ عَبْدُ اللَّهِ خَمْسَ وَثَمَانِينَ  
 أَلْفَ سَنَةٍ وَكَانَ يُدَعِّيَ بَيْنَ الْمَلَائِكَةِ خَازِنَ الْجَنَانِ فَلَمَّا قَالَ  
 اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً اسْتَعْظَمُ ذَلِكَ إِبْلِيسُ

ذَكْرُ قَوْلِهِ كَيْفَ نَفَخَ فِيهِ الرُّوحُ قَالَ أَهْلُ الْأَخْبَارِ لِمَا  
 خَلَقَ اللَّهُ طِينَةً آدَمَ وَأَتَى عَلَيْهِ حِينَ مِنَ الدَّهْرِ وَصَارَتْ صَلَصَالًا  
 كَالْفَخَّارِ أُرْسَلَ إِلَيْهِ رُوحًا مِنْ عَنْدِهِ عَلَى مَائِدَةِ مِنْ مَوَائِدِ الْجَنَّةِ  
 فَلَمَّا رَأَى الرُّوحُ ضِيقَ مَدْخَلَهُ وَظُلْمَةَ هِيكَلِهِ كَرِهَ الدُّخُولَ فِيهِ  
 فَقَبِيلٌ ادْخَلَ كَرِهًَا وَأَخْرَجَ كَرِهًَا فَنَفَخَ الرُّوحُ فِي مَخْرَهُ فَدارَ  
 فِي رَأْسِهِ لَضِيقَ مَكَانِهِ وَجَرَى رُوحُ الْحَيَاةِ فِيهِ فَفُتُحَ عَيْنُهُ  
 وَانْطَلَقَ لِسَانُهُ وَسَمِعَتْ أَذْنَاهُ وَعَطَسَ فَقَالَ الْحَمْدُ لِلَّهِ فَقَالَ لَهُ  
 رَبِّهِ جَلَّ ذِكْرَهُ يَرْحَمُكَ رَبِّكَ فَكَانَ أَوَّلُ مَا تَكَلَّمُ بِهِ آدَمُ  
 التَّوْحِيدُ وَالتَّحْمِيدُ لِرَبِّهِ فَعَلِمَتِ الْمَلَائِكَةُ عِنْ ذَلِكَ أَنَّ اللَّهَ لَمْ  
 يُخْلِقْهُ<sup>١</sup> إِلَّا لِأَمْرِ عَظِيمٍ قَالَوا وَجَعَلَ الرُّوحُ تَرَّ فِي جَسَدِ آدَمَ  
 وَهُوَ يَنْظَرُ إِلَيْهِ فَلَا يَأْتِي عَلَى شَيْءٍ مِنْهُ إِلَّا صَارَ لَهُمَا وَدَمًا وَشَعَرًا  
 قَالَ سَلَانُ الْفَارَسِيُّ ثُمَّ وَبَ قَبْلَ أَنْ يُخْلِقَ الرِّجْلَ مِنْهُ  
 وَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى وَكَانَ<sup>٢</sup> الْإِنْسَانُ عَجُولاً،

ذَكْرُ سَجْدَةِ الْمَلَائِكَةِ لِآدَمَ عَمَّ قَالَ وَلَمَّا خَلَقَ اللَّهُ آدَمَ  
 وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ أَمْرَ الْمَلَائِكَةِ بِالسَّجْدَةِ لِيَسْتَأْمِنُوهُ وَيَبْتَلِيُ

<sup>١</sup> يُخْلَقُ a Correction marginale; lc ms. a.

<sup>٢</sup> وَخَلَقَ Ms.

فُشقيا وورثا الشقاء نسلهما وألصكَهُ وألعنَاهُ  
 ولم يزل مفتقرًا مِنْ ذَئْنِهِ حتى تلَمَّى كَلِمَاتِ رِبِّهِ  
 فَأَمِنَ السُّخْطَةَ وَالْعَذَابَا  
 فَحَمَلَتْ مِنْهُ حَوَاءَ حَنَلَا  
 ثُمَّ تَنَسَّلا وَأَحَبَّ النَّسَّلا  
 وَوَلَدَتْ إِبَّا فُسْتَى قَيَانَا وَعَيْنَا مِنْ أَمْرِهِ مَا عَيْنَا

وفي الحديث أنَّ الله تعالى لما خاق آدم ألقى عليه النوم فأخذ ضلعاً من أضلاعه من شقه الأيسر ولأم بيتهما وآدم نائم ثم لم يهُب فخلق زوجته فلما هب رأها إلى جنبه فقال لحمي ودمي وروحى فسكن<sup>١</sup> إليها قال ابن عباس احفظوا نساءكم فإن المرأة خلقت من الرجل فنهمتها في الرجل [١٥٣٢] وإن الرجل خاق من الطين فنهمه في الطين وفي التورية أنَّ الله أسكن آدم الجنَّةَ قال لا يحسن أن يكون آدم وحيداً فلخلق له عوناً يعني امرأةً فخلق حواءً كما جاء في الحديث وفي رواية الكابي أنَّ الله خلق آدم من طين فكان مطروحاً بين مكة والطائف أربعين سنة لا يُدرى ما يُصْنَعُ به وذلك قوله عز وجل

---

هل أتى على الإنسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً ،

<sup>١</sup> فسکر Ms.

اسكناها آدم بين السماء والأرض ومن المسلمين مَنْ يقول أَنَّهَا  
 خُلقت للابتداء ثم أُفْتِيَتْ ومنهم من يقول أَنَّهَا جَنَّةُ الْخَلْدِ  
 والله أعلم قالوا وكان خلق آدم يوم الجمعة وأسكن الجنّة في  
 ذلك اليوم وأخرج منها فما لبث فيها إِلَّا مقدار ما بين الصلاتين  
 ويدرك هذه القصّةَ ابنُ جهنْ في قصيده [سريع]

يا سائلِي عن إِبْتَدَاءِ الْحَقِّ  
 مَسَأَلَةُ الْقَاصِدِ قَصْدُ الْحَقِّ  
 أَخْبَرْنِي قَوْمٌ مِنَ الْأَشْقَاتِ  
 أُولُوٌ عِلْمٌ وَأُولُوَّهِنَّيَاتِ  
 تَفَرَّعُوا فِي طَلَبِ الْأَثَارِ  
 وَعَرَفُوا مَوَارِدَ الْأَخْبَارِ  
 وَدَرَسُوا الْتَّوْرِيَةَ وَالْإِنْجِيلِا  
 وَاحْكَمُوا الْتَّأْوِيلَ وَالثَّتْرِيلَا  
 وَمَنْ لَهُ الْقُدْرَةُ وَالْبَقَاءُ  
 أَنَّ الذِّي يَفْعُلُ مَا يَشَاءُ  
 أَنْشَأَ خَلْقَ آدَمَ إِنْشَاءً  
 مُبْتَدِيًّا وَذَلِكَ يَوْمُ الْجِنْعَةِ  
 فَكَانَ مِنْ أَمْرِهِمَا مَا كَانَا  
 غَرَّهُمَا الشَّيْطَانُ فَاغْتَرَّا بِهِ  
 كَمَا أَبَانَ اللَّهُ فِي كِتَابِهِ  
 غَرَّهُمَا الشَّيْطَانُ فِيمَا صَنَعَا  
 فَأَهْبَطَهُمَا إِلَى الْأَرْضِ مَعًا  
 بِجَهَلِ الْمُهْنَدِ يُدْعَى وَاسْمُ  
 وَالْمُؤْمِنُ مَا أَعْتَاضَ مِنْ جَلَّهُ الْإِنْسَانُ

أُلوُّ

Ms.

لا

Ms.

مسنون بيده تكرمة له وتعظيمًا لأمره فيقال والله أعلم خلقه  
 ثم وضعه ينظر إليه أربعين عاماً قبل أن ينفح فيه الروح حتى عاد  
صلصالًا كالفخار ولم تمسه نارٌ وكان خلْفَه يوم الجمعة في آخر  
ساعة منها وذلك قوله تعالى هل أتى على الإنسان حين من  
الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً هذا كله قول محمد بن اسحق  
 صاحب المبتداء والمجازي وقد خولف منه في حروف ليس  
هذا موضع شرحها ،

ذكر اختلافهم في خلق آدم قال كثير من المسلمين أنه  
خلق في الأرض كما خلق من الأرض وخلقت منه زوجته حواءً  
وفي نسخة التورىة<sup>١</sup> أن الله نصب الفردوس في عدن وأسكنها  
 آدم وأنبت فيها من كل شجرة طيبة وانطلق الرب بآدم فأنزله  
 الفردوس ليعمره ويتعاهده وقال لا تأكل من شجرة  
 الفقه للغير والشر فاتك يوم تأكل تموت موتاً وقال  
 تعالى لا يحسن أن يكون آدم وحيداً فألقى عليه النوم وأخذ  
ضلماً من أضلاعه فجعل منه حواءً وقال بعض الناس أن الله  
خلق آدم في السمااء وروى عن ابن عباس رضه أن الجنة التي

<sup>١</sup> التوراة Ms.

ماكل Ms.

خبرٍ أنَّ اللَّهَ تَعَالَى خَمْرٌ طِينَةٌ آدَمُ وَأَتَاهَا لِتَخْرُجَ مِنْ أَصَابِعِهِ  
وَاللَّهُ أَعْلَمُ،

ذَكْرُ خَلْقِ آدَمَ قَالَ ابْنُ اسْحَاقَ فَلَمَّا أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يُخْلِقَ آدَمَ  
بِقَدْرَتِهِ لِيَبْتَلِيهِ وَيَبْتَلِي بَهِ لِعِلْمِهِ بِمَا فِي مَلَائِكَتِهِ وَجَمِيعِ خَلْقِهِ  
وَكَانَ أَوَّلَ بَلَاءً أَبْتُلِيَّتْ بِهِ الْمَلَائِكَةُ مِمَّا لَهَا فِيهِ مَا تَحْبَّ  
وَتَكْرَهُ الْبَلَاءُ وَالتَّحْيِصُ بِمَا فِيهِمْ مِمَّا لَوْ تَعْلَمُوا أَوْ أَحاطَ بِهِ عِلْمٌ  
اللَّهُ مِنْهُمْ جَمِيعُ الْمَلَائِكَةُ مِنْ سُكَّانِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ  
قَالَ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً إِلَى قَوْلِهِ أَنِّي أَعْلَمُ مَا  
لَا تَعْلَمُونَ أَيْنَ أَنْ فِيكُمْ وَمِنْكُمْ وَلَمْ يَدْهَا لَهُمْ مِنْهُ الْمُعْصِيَةُ وَالْفَسَادُ  
وَسَفَكُ<sup>١</sup> الدَّمَاءَ [٥٠-٥٢] وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى قُلْ مَا كَانَ لِي مِنْ  
عِلْمٍ بِالْمَلَائِكَةِ الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِّمُونَ فَلَا عِزْمٌ لِلَّهِ تَعَالَى عَلَى خَلْقٍ  
آدَمُ قَالَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ طِينٍ فَإِذَا سُوِّيَّهُ  
وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ فَحَفَظْتُ الْمَلَائِكَةَ  
وَعَدْهُ وَوَعْوَدْهُ قَوْلَهُ وَأَجْمَعُوا لِطَاعَتِهِ إِلَّا مَا كَانَ مِنْ عَدُوِّ اللَّهِ  
إِبْلِيسِ فَإِنَّهُ صَمَتْ عَلَى مَا فِي نَفْسِهِ مِنْ الْحَسْدِ وَالْبَغْيِ وَالْتَّكْبِيرِ  
وَخَلَقَ اللَّهُ آدَمَ مِنْ أَدَمَةَ الْأَرْضِ مِنْ طِينٍ لَازِبٌ مِنْ حَمَاءٍ

<sup>١</sup> وَسَفَكَ Ms.

كالفخار وهذه أحوال كان الله تعالى يحوّلها على الإنسان تصفيةً  
 لطينته وإخلاصاً لنيته إذ لم يخلق كل طين كما يتولد منه  
 الحيوان وينبت منه النبات ولا جعله في جميع الأحوال والهيئات  
 كما يوجد منه ذلك ولو شاء لأوجده ولكن لم يدع حكمته  
 وتدبيره في إظهار قدرته وإبداؤه حكمته في كل جزء من  
 أجزاء ترتيبه كما يخلق تسله من نطفة ثم من عَلْقة ثم من مُضفة  
 ولو شاء لأنّم خلقه من غير النطفة مع أنّ أسرار حكمته وعلمه  
 لا مطلع عليها للعباد وجاء فيها من الأحاديث والأخبار ما لو  
 تكلّفناها لطال الكتاب بها وخرج عن الغرض المقصود له ولا  
 من بعضها لما فيه من التقريب والتثليل فزعم بعضهم أنّه إنما  
 سُمِّي آدم لأنّه خُلِقَ من أَدِيم الأرض وقال الضحاك سُمِّي  
 آدم لأنّه خُلِقَ من الأرض السادسة واسمها كاماً والرواية  
 الأولى أشهر وأعرف وزعم بعضهم أنّ الله قبض من جميع وجه  
 الأرض من سباخها وبطائحتها وأسودها وأحرها قبضةً فلذلك  
 جاءَ ولَدُ آدم على تلك الألوان أبيض وأسود وأحمر وروى  
 بعضهم أنّ [الله] جمع في آدم المياه كلها فوضع العَذْب في فمه  
 والمالم في عينيه والمر في أذنه والمنتن في حَسْبُومه وروى في

نسمة الحياة وسلطه على ما في الأرض وذلك يوم الجمعة  
 واستراح يوم السابع وهو يوم السبت وفسر لـ يهودي بالبصرة  
 فزعم في خلق آدم أن الله صوره على الأرض ثم نفخ فيه والله  
 أعلم وروى ابن اسحق قال بينما آدم يمشي منتصباً ولم يكن مشي  
 في الأرض حيوان مثله إذ جاء النسر إلى البحر فقال للسمكة  
 إني رأيت خلقاً يمشي على القدمين وله يدان يطش بهما في  
 يده خمس أصابع فقالت السمكة إني أراك تنتعل خلقاً ما أراه  
 يدعوك في جو الماء ولا يدعني في قعر البحار وهذا تمثيل  
 والله أعلم وفي كتاب الله الذي لم يلتجئه تغيير ولا تحريف

---

ولقد خلقنا الإنسان من سُلالة من طين ثم جعلناه نطفة في قرار

---

مكين يعني ولده وقال عز ذكره إن مثلك عيسى عند الله

---

كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون وقال تعالى

---

حكاية عن الشيطان خلقتني من نار وخلقته من طين فأخبر

---

عن ابتداء خلق آدم أنه كان من التراب ثم ضم إليه الماء

---

فكان طينا ثم سل خلاصة الطين بدلالة قوله تعالى وإذا قال

---

ربك للملائكة إني خالق بشراً من صلصال من حماء مسنون

---

ثم ترك حتى جف وصلصال كما قال خلق الإنسان من صلصال

وأضراسه طواخنه ومِعْدَتُه خزانته حتى عَدَ جمِيع أجزائه  
 وأعضاَءَه الظاهرة والباطنة وهذا كله سهل يسير لأنَّا لا نُنكر  
 خلق الإنسان في هذا العالم من العالم والكلام فيه حرفان إما  
 أنَّ كان هو نفسه من غير مُكَوْنٍ فهو محال وإما أنَّ كان كونه  
 غيره مُكَوْنٌ فهو الذي يقطع الشَّفَقَ بيننا وبينهم وإما أنَّ  
 يكون هو لم ينزل فأثر الحدث فيه يرده هذا القول وقد سبق  
 من الحُجَّةِ في الفصل الأوَّل ما يدلُّ على فساد هذه الدعوى  
 بقى الكلام في كيف أُوجِدَ وليس ممكناً مشاهدة الخبر في مثله  
 إلَّا عن وحي أو رسالة فانتصِرْ إلى ما في كتب الله وأخبار  
 رسُلِه صلوات الله عليهم وروى ابن اسحق أنَّ أهل التورَّية  
 يدرُّسون فيها أنَّ خلق [الله] آدم على صورته لما أراد يسلطه على  
 الأرض وما فيها [f<sup>o</sup> 52 ٢٥] وقد روى هذا الحديث أنَّ النبي  
 صلَّمَ قال خلق الله آدم على صورته ثُمَّ اختلفوا في التأویل  
 وقرأتُ في نسخة زيادةً على ما ذكره ابن اسحق فقال بعد ذكر  
 خلق السماوات والأرض فالله يخلق إنساناً بصورتنا وشبها  
 ومثناً فليكون مسلطاً على سُكَّ البحار والطير والأنعام وكلَّ ماشية  
 على الأرض فخلق آدم على صورته ومثاله ونفع في وجهه

من المياه والحيوان كنحو ما في بطن الأرض وفي يديه الدواب  
المتولدة كالدواّب المولدة في الأرض وفيه الماء كما في  
النبات والحركة الكامنة كالبهائم والغضب كما في السباع وفيه  
عقله وحيوته كالأله المدبر له المعرف له قالوا ولا  
متفرقٌ لوجُمعٍ كان منه إنسان إلّا العالم ولا مجتمعٌ لوفرقٍ كان  
منه [[العالم]]<sup>\*</sup> إلّا الإنسان<sup>¹</sup> والعالم الأكبر عالم بالفعل إنسان  
بالقوّة فالإنسان إنسان بالفعل وهو العالم بالقوّة<sup>²</sup> وفي النبات  
امتزاج ضعيف فلذلك لم يبلغ درجة الحسّاسة وفي البهائم  
امتزاج أقوى من ذلك فلذلك تحرّكت وأحسّت وفي  
الإنسان امتزاج على تعديل ونظام قالوا وقد صح حكم  
الحكماء أن آخر العمل أول الفكرة وأول الفكرة آخر العمل  
فلما كان الإنسان آخر عمل الصانع صح أنه أول فكرة الصانع  
وهذا رأي أكثر الفلاسفة وقال بعضهم في تفصيل الإنسان  
وسمة أجزاء الحيوان فالعالم فيه يداه جناحاه وأنظفاته مخالبه  
وعيناه شمسه وقمره ورجلاه قوائمه ورأسه سماءه ومثانته بحاره

<sup>¹</sup> Addition marginale.

<sup>²</sup> Addition marginale.

منها وقال قومٌ أنَّ الفلك لحركاته ابتداءً وتوسُّط وغايةً  
 فظهر من ابتداء حركته النبات وفيه أدنى القوى ثمَّ انضمتْ  
 إلى القوتين قوَّة الغاية وال تمام فظهر الإنسان قالوا ولا قوَّة  
 في الفلك أتمَّ وأبلغ من هذه القوَّة التي أظهرت الإنسان  
 ولا صورة أتمَّ وأكمل منه ولذلك اجتمعت فيه القوى  
 كلَّها قوَّة النماء وقوَّة الحس والحركة وقوَّة النطق والتمييز ومن  
 هاهنا قالوا الإنسان ثمرة العالم وقالوا هو العالم الأصغر إذْ  
 لا يوجد في العالم شيء إلا وُجد له شبيهٌ في الإنسان لأنَّ فيه  
 ظاهراً هو جسمه وباطناً هو روحه وأربع طبائع من اسطقستاته  
 فالسوداء باردة يابسة من طبع الأرض والصفراء حارة يابسة  
 من طبع النار والبلغم بارد رطب من طبع الماء والدم حارّ  
 رطب من طبع الماء ولحمه كالأرض وعظامه كالجبال وشعره  
 كنبات الأرض وأعضاءه كالأقاليم وعروقه كالأنهار ومنافقه<sup>١</sup>  
 ومفاوز<sup>٢</sup> عرقه كالعيون ورأسه الفلك محيط به وفيه نيرانه  
 كنجوم الفلك وظاهره كالمبرّ وبطنه كالبحر وفي بطنه ألوان مختلفة

<sup>١</sup> و منافقه Ms.

<sup>٢</sup> و مفاوز Ms.

وستين<sup>١</sup> يوماً ووضع ذلك على أزمنة الكاه انبار فخلق السماء في  
خمسة وأربعين يوماً والماء في ستين يوماً والأرض في خمسة وستين  
يوماً والنبات في ثلاثين يوماً وخلق الإنسان في سبعين يوماً وسماء  
كيورث واته كان في جبل يسمى كوشاه ولم يزل يعمل الخير  
والعبادة وكان في سياحته ثلاثين سنة ثم طعنه الليس فقتله  
فال من طعنته دمه وصار ثلاثة أثلاث فلث منه اخذته  
الشياطين وثلث أمر الله روشنك الملك أن يأخذه ويصونه  
وثلث قبلته الأرض فصارت محفوظة أربعين سنة ثم أبنت الله  
منه نباتاً كهينات الريباس وظهر في وسط ذلك النبات  
صورتان ملتفان بورق ذلك النبات [٥٠ ٥١]<sup>٢</sup> أحدُهُما ذكر  
والآخر أنثى واسم الذكر منها ميشي<sup>٣</sup> واسم الأنثى ميشانه<sup>٤</sup>  
ومرتبة هذين عند الفرس مرتبة آدم وحوا عند أهل الكتاب  
وسائل الأمم قالوا ثم ألقى الله في قلوبهما شهوة المبايعة بعد  
ما أجرى فيما فيها روح الحياة فاجتمعا وتوالدا وصار نسل الناس

<sup>١</sup> ستون Ms.

<sup>٢</sup> ميشي Ms.

<sup>٣</sup> ميشانه Ms.

الاستقامة وأكمل الاعتدال فنظر هذا الإنسان الذي لا شيء  
أكمل ولا أفضل منه ومنهم من يزعم أن الكواكب السبعة لما  
اجتمعت كلّها في أول درجة من الحمل ظهر جنس البهائم ثم لما  
اجتمعت في أول درجة من الجوزاء ظهر جنس الناس ولما اجتمعت  
كلّها في أول درجة من الثور ظهر جنس من النبات ومنهم من  
يزعم أنّ الفلك لما دار على استقامة ظهرت البهائم ثم دار  
على أعدل من ذلك فأظهر القرد وكاد يكون إنساناً ولا  
شيء أشبه به منه ثم دار على غاية العدل فأظهر الإنسان  
وأختلف سائر الأمم في ذلك فزعمت فرقه من الهند أن  
أول ما كان من ظهور الإنسان أنّ السماء ذكر والأرض  
أنثى وأنّه مطرت السماء فقبلت الأرض ما لها بنزلة قبول  
الماء، الرجل في رحمة وأجلها الفلك بسرعة جريمه  
ودورانه فبدا أول ما بدا هذا التبت الشبيه بالانسان الذي  
يسمى ببروح<sup>١</sup> الصنّى ثم ألح عليه الفلك بدورانه حتى  
أقلع من منتهيه وأفاده حركة مكانته فصار إنساناً يسعى كما  
ترى وفي كتاب الفرس أنّ الله خلق الخلق في ثلاثة

تولّد من الرطوبة وان كان ينشاه [قشر] مثل قشور السمك  
 ولمّا أتت عليه السنون صارت الى الجفاف واليبيس فانقشر  
 عنها ذلك القشر وصار حياتها زماناً يسيراً واما دينقرطيس فيرى  
 أنّ الحيوانات تولّدت وأنّ كونها من جوهر حارّ وأنّ أول ما  
 أحياها هي الحرارة وأمّا انبادقليس فيرى أن لحون الحيوان  
 والنبات لم يكن في أول الأمر دفعهً واحدةً لكنّها شيءٌ بعد شيءٍ  
 كأنّها كانت أعضاءً غير موصولةٍ ولا متصلةٍ ثمّ صارت بعد ذلك  
 متصلةً في كون ثانٍ في صورة التماشيل وفي كون ثالث كان  
 بعضها في بعض وفي كون رابع بالاجتماع والتكافف وكثرة الغذاء  
 فهذا جملة قولهم في ظهور الحيوانات وآدم حيوان فعندهم  
 انّ آدم تولّد من رطوبة الأرض كما يتولّد سائر الموارم وكان  
 جلده كقشر السمك ثمّ لما أتى الزمان عليه جفّ وسقط عنه  
 وعند آخر لم يظهر بكماله واتّها ظهر شيئاً بعد شيءٍ ثمّ تركت  
 واتّصلت على مرور الزمان وصار انساناً تاماً واختلف المجنون في  
 ذلك فنهم من يزعم أنّ الفلك دار كذا وكذا ألف سنة فكلّما  
 دار على استقامته ظهر نوعٌ من الخلق إلى أن دار على آخرٍ

## الفصل الثامن

### في ظهور آدم وانتشار ولده

اعلم أن الناس في هذا الفصل رجلان اثنان مُلحدٌ منكر للابتداء  
قائل بـأزليّة المخلوق مع العلة وموحدٌ مُقرّ بالابتداء، قائل  
ضدّ صاحبه ثُمَّ من أقرّ بـابتداء الخلق اختلفوا في كيفية ظهور  
أوله وأنا ذاكر مقالاتهم ومُنْبِيّة عن موقع منه بشيّة الله  
وعونه فليكن مسْتَلَة إثبات حدث العالم من بال<sup>١</sup> الناظر في  
هذا الفصل فالذى يدلّ على حدث آدم هو الدليل المضطّر إلى  
الإقرار بـابتدائه،

---

ذكر اختلاف الفلاسفة في تولد الحيوانات وكيف كان  
كونها فاما الذين يرون [٥١٥٠] أن العالم لا كون له فإن  
كون الحيوان عندهم من استحاله بعضه الى بعض لأنّه اجزاء  
العالم وكذلك يرى فيشاغورس واما الفسmed فيرى أن الحيوان

آلف<sup>١</sup> وخمسة في المرب وثلثة آلف<sup>١</sup> وخمسة هكذا  
 وثلاثة آلف<sup>١</sup> وخمسة هكذا وروى عن على بن أبي طالب  
 رضه انه قال لله ثمانية آلف عالم الدنيا وما فيها عالم واحد  
 وروى حديث عن النبي صلعم انه قال إن لله أرضا بيضاء  
 مسيرة الشمس فيها ثلثون يوما مملوءة خلقا من خلق الله  
 لا يعصون الله طرفة عين قيل فain ابليس عنهم يا رسول  
 الله قال وما تدرؤن أن الله خلق ابليس ثم قرأ ويخلق ما  
 لا تعلمون والله أعلم بصحة الرواية مع ما يذكر من أصناف  
 الأمم مثل ناسك ومتنسك وتأويل وهاوبل وياجوج وماجوج  
 وسائل الخلق في جنبي الأرض اللتين يسميان جابلقا وجابلسما

<sup>١</sup> الف Ms.

وأن شيخنا يعود فتى فأعطي ذلك ثم لما خلق آدم قال له قن قال أتني الحيل فأعطي ذلك قالوا ولجن شياطين كما للإنس شياطين وعلى الملائكة حفظة يقال لهم الروح كما للناس حفظة من الملائكة وكثير من الفلاسفة يُقرّون بالخلق الروحاني وإن خالقو في صفتهم فمن ذلك ما ذكره افلاطون في آخر كتابه المعروف بـ*سوفطيتا* أن الشياطين هي النفوس التي كانت ملائكة لهذه الأبدان فتشيّطنت لرداة أعمالها وزعم أن السحر يستعينون بهذه النفوس في الأعمال التي يعملونها فيجيئونهم وينظرون لهم ما أرادوا وأجاز قوم أن يكون في عالم سباع وبهائم غير محسوسة للطافة أبدانها وزعم بعضهم أن صور العدم قائمة بذاتها فهو لا قد أقرّوا بالصور الروحانية<sup>١</sup> واختلفوا في الصفة وكفوا بعض المؤونة ،

---

ذكر ما وصفوا من عدد العالم ولا يعلمها إلا الله روى جبير عن الضحاك أنه قال لله في الأرض ألف عالم منها ستمائة بالبحر وأربعمائة في البر وعن الربيع بن أنس لله أربع عشر ألف عالم ثلاثة آلاف وخمسمائة في الشرق وثلاثة

<sup>١</sup> Corr. marg. pour الروحاني du texte.

فلأنعلم كيف وصلت اليـنا ونعلم يقيناً أـنـها حادـثـة فيـنا وجـاءـ فيـ بعضـ الأخـبـارـ أنـ اسـمـ أـبـيـ الجـنـ سـوـمـ كـماـ اسـمـ أـبـيـ البـشـرـ آـدـمـ قالـواـ وـخـلـقـ سـوـمـ وـزـوـجـتـهـ منـ نـارـ السـوـمـ فـتـنـاـسـلـوـ وـكـثـرـ ولـدـهـ وـكـانـتـ الجـنـ سـكـانـ الـأـرـضـ قـبـلـ آـدـمـ وـالـمـلـائـكـةـ سـكـانـ السـمـاءـ وـاـخـتـلـفـواـ فـيـ الشـيـاطـينـ فـقـالـ أـكـثـرـ المـسـلـمـينـ أـنـ مـنـ عـصـىـ مـنـ الجـنـ صـارـ شـيـطـانـاـ وـزـعـمـ بـعـضـهـمـ أـنـ الشـيـطـانـ مـنـ ذـرـيـةـ أـبـلـيـسـ خـاصـةـ بـعـدـ اـخـتـلـافـهـمـ فـيـ أـبـلـيـسـ أـمـ الجـنـ هـوـ أـمـ مـنـ الـمـلـائـكـةـ وـكـلـ مـاـ اـجـتـنـ عنـ الـأـبـصـارـ فـهـوـ جـنـ مـلـكـاـ كـانـ أـوـ جـنـيـاـ أـوـ شـيـطـانـاـ وـالـشـيـطـنـةـ الـحـبـثـ وـالـنـكـارـةـ [٥٠ ٥٠] فـيـقـالـ لـعـتـاهـ الـإـنـسـ شـيـاطـينـ كـماـ يـقـالـ لـعـتـاهـ الجـنـ شـيـاطـينـ وـلـمـغـرـسـ السـرـيعـ شـيـطـانـ وـكـلـ دـاهـيـةـ أـوـ خـفـيفـ فـطـنـ شـيـطـانـ وـجـاءـ فـيـ الحـدـيـثـ أـنـ الـكـلـبـ الـأـسـوـدـ الـبـهـيـمـ شـيـطـانـ وـقـدـ قـالـ الشـاعـرـ مـاـ لـيـلـةـ الـفـقـيرـ إـلـاـ شـيـطـانـاـ فـسـيـ ماـ يـقـاسـيـهـ الـفـقـيرـ مـنـ الـضـعـفـ وـالـشـدـدـةـ شـيـطـانـاـ وـرـوـىـ عنـ مـجـاهـدـ أـنـهـ قـالـ مـسـكـنـ الجـنـ الـهـوـأـ وـالـبـحـارـ وـأـعـماـقـ الـأـرـضـ وـطـعـامـهـمـ رـوـائـحـ الطـعـامـ وـشـرابـهـمـ رـوـائـحـ الشـرـابـ قـالـ وـلـمـ خـلـقـ اللـهـ تـعـالـىـ أـبـاـ الجـنـ قـالـ لـهـ تـمـنـ قـالـ أـتـمـنـ أـنـ لـاـ تـرـىـ وـلـاـ رـُـىـ وـأـنـاـ نـدـخـلـ تـحـتـ الثـرـىـ

لطيف وكيف اجتمع فيه المعينان كاجناس الحيوان ثم خص منها  
بالروح الحقيقى والعقل المميز والنفس الناطقة كان انساناً فضل  
على غيره بذلك وقد ذكر الله تعالى أنه خلق الجن من  
 مارج من نار فزعم قوماً أنه ما ورج ونار قالوا والرج  
 الضباب فكمل خلتهم من أربعة أشياء من الماء والرج والضوء  
 والحرارة وأكثراهم على أن المارج [الغير] المختلط من لهب  
 النار فما فيهم من خفة وسرعة واختطاف وتسويل بالشر فن  
 جهة طباعهم الناريّة وما كان فيهم من خير وفضيلة فن جهة  
 الضوء واختلاف ادواتهم وتأويلاتهم في التخييلات والتمنيات  
 لاختلاف أجزاء عناصرهم وفاتها المواس لطاقة أجسامهم كما  
 فاتته الملائكة والعلة في ذلك العلة في الملائكة والمواء  
 أغاظ وأكشف من الجن فإذا كفأ لم يحس به ما لم يحدث<sup>١</sup>  
 به حركة واضطراب فكيف بالذى هو أطف منه وأخف  
 وقد قال النبي صلعم أن الشيطان يحرى من أحدكم مجرى  
 الدم فما هو إلا بنزلة العوارض التي تخلص إلى أجسامنا  
 وتبادر أنفسنا من الحر والبرد والحزن والفرح وغير ذلك

<sup>١</sup> Ms.; annot. marg. محدث.

نبِيَّهُمْ<sup>١</sup> وَالَّذِينَ اجْلَاهُمْ أَبْلِيسُ مِنَ الْأَرْضِ مَعَ مَا قِيلَ أَنَّهُ  
كَانَ قَبْلَ آدَمَ أَلْفَ آدَمَ وَمِائَتَا أَلْفَ<sup>٢</sup> آدَمَ وَنُونَجَ أَلْفَ<sup>٣</sup> آخَرَ  
وَهُوَ آخِرُ الْآدَمِينَ وَرُوِيَ أَنَّ آدَمَ لَمَّا خُلِقَ قَالَتْ لَهُ الْأَرْضُ  
يَا آدَمَ جِئْنِي بَعْدَ مَا ذَهَبْتَ جَدْتَنِي<sup>٤</sup> وَشَبَابِي وَقَدْ خَلَقْتَ قَالَ  
عَدَىٰ بْنُ زِيدٍ<sup>٥</sup> [بِسْطَ]  
[بِسْطَ]

[قضى لستة أيام خلائقه] وَكَانَ آخِرُ شَيْءٍ صَوْرُ الرِّجَالِ<sup>٦</sup>

---

ذَكَرَ خَلْقَ الْجِنِّ وَالشَّيَاطِينَ أَعْلَمَ أَنَّ أَصْلَ الْخَلْقِ وَقَعَ فِي  
شَيْئَيْنِ مِنْ لَطِيفٍ وَكَثِيفٍ فَمَا خُلِقَ مِنَ الْكَثِيفِ كَثِيفٌ  
كَالْجَوَامِدِ وَالْمَوَاتِ وَالثَّوَانِي مِنَ الْجَوَاهِرِ وَالْأَشْجَارِ وَمَا خُلِقَ مِنَ  
اللَّطِيفِ لَطِيفٌ كَالْهُوَاءِ وَالرِّيَاحِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْجِنِّ وَمَا خُلِقَ مِنْ

<sup>١</sup> B et P ajoutent : يوسف.

<sup>٢</sup> Addition marginale ; manque dans B et P.

<sup>٣</sup> Manque dans B et P.

<sup>٤</sup> Manque dans B.

<sup>٥</sup> Ms. جُدْتَنِي.

<sup>٦</sup> B ajoute : مَفْرِداً.

<sup>٧</sup> Le ms. ne donne que le second hémistiche, avec les deux derniers mots ainsi déformés : رَانَ جَلَانِي En marge : كَذَا فِي الْأَصْلِ Ici finit le second passage emprunté par Ibn al-Wardi.

وأسروا ابليس وهو غلامٌ وَضِيٌّ اسمه الحارث<sup>١</sup> ابو مُرّة فصعدت  
الملائكة به إلى السماء ونشأ بين الملائكة في الطاعة  
والعبادة وخلق<sup>٢</sup> خلقاً في الأرض فقصوه بعث الله اليهم ابليس  
في جند من الملائكة فنفوه عن الأرض ثم خلق<sup>٣</sup> آدم  
فأشقى ابليس وذرته به وذم بعضهم انه كان قبل آدم<sup>٤</sup>  
في الأرض خلق لهم لحم ودم واستدلوا بقوله تعالى قالوا  
اتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء فلم يقولوا<sup>٥</sup> إِلَّا عن  
معاينة واحتجوا ايضاً بقول حور<sup>٦</sup> أنه كان خلق<sup>٧</sup> فبعث  
اليهم نبى<sup>٨</sup> يقال له<sup>٩</sup> يوسف فقتلوه<sup>١٠</sup> هذه ثلاثة أمم سكناها  
الأرض قبل آدم التي<sup>١١</sup> ابليس من نسلها<sup>١٢</sup> والذين قتلوا

<sup>١</sup> B et P الحارث.

<sup>٢</sup> B ajoute : الله :

<sup>٣</sup> B ajoute : الله تعالى P , الله :

<sup>٤</sup> B et P ajoutent : ذلك :

<sup>٥</sup> جوبين P , جوبير B .

<sup>٦</sup> انهم كانوا خلقاً B et P .

<sup>٧</sup> نبى P .

<sup>٨</sup> B et P اسمه .

<sup>٩</sup> B et P والذين سكنا الأرض قبل آدم ثلاثة امم الذين .

<sup>١٠</sup> B et P نسلهم .

الجحود وسكن ابليس ومن معه<sup>١</sup> الأرض فهانت عليه العبادة  
وأحجاوا المكث فيها فقال الله عز وجل لهم أني جاعل في الأرض  
خليفة<sup>٢</sup> قالوا اتجعل فيها<sup>٣</sup> من يفسد فيها ويسفك الدماء<sup>٤</sup> ونحن  
نبيح بحمدك ونقدس لك قال أني أعلم ما لا تلمون ورؤى  
عن ابن عباس رضه<sup>٥</sup> أن الله تعالى لما خلق الجن<sup>٦</sup> من نار سموم<sup>٧</sup>  
جعل<sup>٨</sup> منهم الكافر والمؤمن<sup>٩</sup> ثم بث إليهم رسولاً من الملائكة  
وذلك قوله تعالى الله يصطفى من الملائكة رسلاً ومن الناس  
[fo 50 ro] قال فقاتل<sup>١٠</sup> الملك<sup>١١</sup> بؤمنى<sup>١٢</sup> الجن كفارهم فهزموهم

<sup>١</sup> من الملائكة : B et P ajoutent .

<sup>٢</sup> فصعب عليهم العزل ومفارقة : B et P insèrent ici un commentaire :  
الملائكة .

<sup>٣</sup> على طريق الاستفهام من الله سبحانه : B et P , commentaire .

<sup>٤</sup> Le reste du verset n'est pas cité dans B et P .

<sup>٥</sup> رضي الله عنهما .

<sup>٦</sup> الجن .

<sup>٧</sup> السموم .

<sup>٨</sup> وجعل .

<sup>٩</sup> المؤمن وانكافر .

<sup>١٠</sup> قاتل .

<sup>١١</sup> B ajoute : الرسل .

<sup>١٢</sup> مؤمن .

من طين<sup>١</sup> فجعل<sup>٢</sup> الطاعة في الملائكة والبهائم لأنها<sup>٣</sup> من التور  
والماء وجعل المعصية في الجن والإنس لأنها من الطين والنار  
ورويتنا عن شهر بن حوشب أنه قال<sup>٤</sup> خلق الله في الأرض  
خلقًا<sup>٥</sup> ثم قال لهم إني جاعل في الأرض خليفة فما انتم  
صانعون قالوا نعصيه ولا<sup>٦</sup> نطيعه فأرسل الله عليهم ناراً فأحرقهم  
ثم خلق الجن فأمرهم بعمارة الأرض فكانوا يعبدون الله<sup>٧</sup>  
حتى طال عليهم الأمد فعصوا وقتلوا نبياً لهم يقال له  
يوسف وسفكوا الدماء فبعث<sup>٨</sup> عليهم جنداً من الملائكة عليهم  
ابليس واسمه<sup>٩</sup> عازيل فاجلوهم عن الأرض وألحقوهم بجزائر

<sup>١</sup> B et P ajoutent : وذرته كذلك بالتبعيه.

<sup>٢</sup> B et P ajoutent : سبحانه.

<sup>٣</sup> Ms. et P ; لأنها ; corrigé d'après B.

<sup>٤</sup> قيل B.

<sup>٥</sup> B et P ajoutent : واسكنتهم فيها.

<sup>٦</sup> B et P . فلا

<sup>٧</sup> B ajoute P , حق عبادته : . قتالى

<sup>٨</sup> B et P ajoutent : الله .

<sup>٩</sup> B et P . من الملائكة جنداً وجعل عليهم ابليس رئيساً وكان اسمه

الخلق لآنَّه خلق في الأَيَّامِ<sup>١</sup> التي خلق فيها الخلقُ \* وقد ذكرنا ما قيل في خلق الملائكة فلنُفْلِّي الآنَ في خلق الجنانَ

---

قال الله عز وجل خلق الإنسان من صلصال كالفخار وخلق الجنان من مارج من نار وجاء، أنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ قال الله تعالى

---

خلق الملائكة من نور قال الله تعالى والله خلق كل دابة

---

من ماءً وقال تعالى ونَزَّلَنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مباركاً فأنبتنا به جناتٍ وحب الحصيد وقال جل ذكره وأنبتنا فيها من كل شئ موزون قال بعض أهل التفسير أنَّه الجوادر التي توزن فأخبر سبحانه عن جميع خلقه من خلق من الماء والنار والطين<sup>٢</sup> وروى بقية<sup>٣</sup> بن الوليد عن محمد بن نافع عن محمد بن عبد الله بن عامر المكي أنَّه قال خلق الله<sup>٤</sup> خلقه من أربعة أشياء، الملائكة من نور والجنان من نار والبهائم من ماء وبني آدم<sup>٥</sup>

لأنَّه خلق آدم آخر الأَيَّامِ B.

<sup>١</sup> Tout ce passage, depuis l'astérisque, manque dans B et P.

<sup>٢</sup> بقية P ; بقية Ms.

<sup>٣</sup> P ajoute : تعالى .

<sup>٤</sup> B et P وآدم .

فَكُلَّ انسان لَه دُنْيَا فِي نَفْسِه عَلَى حِدَتِه فَمَا لَه دُنْيَا لَه  
وَجَاهُه دُنْيَا لَه وَأَيَامُه دُنْيَا لَه وَمَكَانُه دُنْيَا لَه ذَكَلٌ مَا يَنْهَا لَه  
وَيُسَرُّ بَه مَمَّا لَا يَقِنُ دُنْيَا لَه وَأَنْشَدَنِي بَعْضُهُمْ [رَمَل]

أَنْتَ دُنْيَا كَيْفَ ذَمِّكَ لِدُنْيَا<sup>١</sup> أَلَّا تَهِي وَمُنْتَهَا كَا<sup>٢</sup>

وَيَدِلٌّ خَبْرُ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَمَّا أَنَّ الْأَرْضَ مِنَ الدُّنْيَا حِيثُ  
قَالَ<sup>٣</sup> لِلَّذِي يَسْمَعُه يَذْمِمُ الدُّنْيَا مَهْبِطُ وَحْيِ اللَّهِ وَمُصَلَّى  
مَلَائِكَتِه وَمَخْبَرُ أَوْلَائِه وَيَدِلٌّ أَنَّ السَّمَاَ مِنَ الدُّنْيَا قَوْلُه تَعَالَى  
يَوْمَ نَطَوَ السَّمَاَ كَطْلَى السَّجْلِ لِلْكِتَابِ<sup>٤</sup> فَلَوْ كَانَتْ مِنَ الْآخِرَةِ لَمْ  
تُطُو لِأَنَّ الْآخِرَةَ غَيْرَ فَانِيَةٍ،

ذَكَرَ مَا وُصِّفَ مِنَ الْخَلْقِ قَبْلَ آدَمَ<sup>٥</sup> رُوِيَ فِي الْحَدِيثِ أَنَّ  
كُلَّ شَيْءٍ<sup>٦</sup> خَلَقَ اللَّهُ قَبْلَ آدَمَ عَمَّا<sup>٧</sup> وَأَنَّ آدَمَ وُجِدَ بَعْدَ إِبْجَادِ

<sup>١</sup> Ms. للدُّنْيَا, qui ne convient pas au mètre.

<sup>٢</sup> وَهِيَ مُنْتَهَا كَا. Ms.

<sup>٣</sup> قَالَ حِيثُ قَالَ Ms.

<sup>٤</sup> لِلْكِتَابِ Ms.

<sup>٥</sup> B ajoute : عليه السلام : Ici commence le second passage inséré par Ibn al-Wardi.

<sup>٦</sup> خَلَقَه اللَّهُ [P تَعَالَى] مِنَ الْخَلْقِ كَانَ قَبْلَ آدَمَ B

فلا تغرنكم الحياة<sup>١</sup> الدنيا ولا يغرنكم بالله الغرور<sup>٢</sup> وقال تعالى  
 يا ليني قدمت لحيق<sup>٣</sup> فأخبر أنّ الدنيا حياة والآخرة حياة  
 ثم أضاف الفانية إلى الدنيا لفناها وأضاف الباقية إلى الأخرى  
 لبقاءها وإنما سميت الدنيا دنباً لدُّوثها من الخلق والآخرة آخرة  
 لتأخرها إلى أن تفنى الدنيا فكلّ ما هو فانٍ أو سيفني يوماً  
 من الخلق والأمر كائنًا ما كان فهو دنيا وكلّ ما هو غير فانٍ  
 فهو من الآخرة ألا ترى أنه يقال لمن شاب وانصرم شبابه  
 ذهبت دنياه ولمن ذهب ماله وسقط جاهه [٤٩٧٥] ذهب دنياه  
 ولمن مات هلك دنياه فلا تستوي دنيا إلّا كلّ ما هو فانٍ ذاهبٌ  
 ومثال دنيا فعلٍ من الدُّوث كالصُّرَى والكُبَرَى قال [وافر]

هَبِ الدُّنْيَا ثُسَاقٌ عَلَيْكَ عَفْوًا      أَلَيْسَ مَصِيرُ ذَاكَ إِلَى الزَّوَالِ  
 وَمَا دُنْيَاكَ إِلَّا مِثْلَ قَنْبَةٍ      أَظْلَكَ ثُمَّ آذَنَ بِالزَّوَالِ

ومن ها هنا قيل أنّ الدنيا دنيّة كاسها وأنّ الدنيا دُنْيَة كثيرة

<sup>١</sup> حياة. Ms.

<sup>٢</sup> الغرور. Ms.

<sup>٣</sup> حياتي. Ms.

وليلاتها وساعاتها ودقائقها وثوانيها وهل يقول مثل هذا  
عاقلُ،

ذكر الدنيا وما هي وجدت في كتاب بابا منفرداً في اختلاف الناس في الدنيا فحکى عن قوم أنّهم يقولون الدنيا العالم بأسره وجميع أجزائه في السماء والأرض وما فيها ومن قوم أنّهم يقولون الدنيا تعاقب الفصول الأربع وبقاء النماء والتناسل فإذا بطل هذا بطلت الدنيا وعن قوم أنّهم قالوا أن الدنيا ضوء النهار وظلمة الليل وعن قوم أنّهم قالوا أن الدنيا هذا الخلق لا غير فإذا فنيَ فنيَت الدنيا وعن قوم أنّهم يقولون أن الدنيا سلطان ومال وجاه ودعة وعن قوم الدنيا هي ما بين السماء والأرض وقالوا قوم الدنيا هي الزمان فمن قال أن الدنيا هي هذا الجنس من الخلق قال ابتدأوها عند ظهور النشو ولا بعد ما قبلها من الدنيا من خلق السماوات والأرضين ولملائكة وما ذُكر من أصناف الخلائق قبل آدم ومن قال هو هذا العالم بأسره عَدَ ما وجد قبل آدم من الدنيا وكذلك من حدّها بحدّ<sup>١</sup> فابتدا من حيث حدّ قال الله تعالى

مُذٌّ كم خلقت الدنيا فقال اخربني ربِّي<sup>٢</sup> انه خلقها مُذْ سبع  
 مائة ألف سنة إلى اليوم الذي بعثني<sup>٣</sup> فيه رسولًا إلى الناس  
 ثُمَّ نعم صاحبُ الكتاب<sup>٤</sup> أَنْ ممَّا يدلُّ على ذلك ما جاءَ فِي  
 الخبر أَنَّ إبليس عَبْدَ اللَّهِ خمسة وثمانين ألف سنة وآتَهُ خُلُقً  
 بعد ما خلق السماوات والأرض بما شاءَ<sup>٥</sup> وهذا كُلُّهُ مُمْرُّ عَلَى  
 وجهه إن لا يقوم يقطع<sup>٦</sup> العلم به وما علَىٰ إذا علمتُ أَنَّ الدنيا  
 مُحدثة مَكْوَنَة ولها انتهاءً وانقضاؤها ان لا أعلمكم ماضى منها  
 وكم بقى فَكَيْفَ تطمئنُ النَّفْسُ إِلَى قَوْلِ مَنْ يَزْعُمُ أَنَّهُ قد  
 أَحْصَى سِنِّي<sup>٧</sup> الدُّنْيَا وشَهُورُهَا وأَسَابِيعُهَا وعَدْدُ أَيَّامِهَا

<sup>١</sup> B et P. مُذْ.

<sup>٢</sup> P ajoute : عَزْ وجل .

<sup>٣</sup> Manque dans P.

<sup>٤</sup> B et P. وزعم أيضًا .

<sup>٥</sup> B et P. قبل أن يخلق آدم .

<sup>٦</sup> Manque dans B.

<sup>٧</sup> من المدد ما شاء الله والله [B سجينه و[ تعالى بغيه اعلم P . Sur ces mots finit le premier passage emprunté à notre auteur par Ibn al-Wardi.

<sup>٨</sup> Ms. قطع .

<sup>٩</sup> Ms. سِنِّي .

هربز<sup>١</sup> المحسوس<sup>٢</sup> بفارس أَنْ فِي كِتَابٍ لَهُمْ أَنْ مُدَّةَ الدُّنْيَا أَرْبَعَةَ أَرْبَاعَ فَأَوْلَاهَا ثُلُثَ مائَةٍ أَلْفَ سَنَةٍ وَسَوْطُونَ أَلْفَ سَنَةٍ عَدْ أَيَّامَ السَّنَةِ وَقَدْ مَضَتْ وَالثَّانِي<sup>٣</sup> ثَلَاثُونَ أَلْفَ سَنَةٍ عَدْ أَيَّامَ الشَّهْرِ<sup>٤</sup> وَقَدْ مَضَتْ وَالثَّالِثُ<sup>٥</sup> اثْنَا<sup>٦</sup> عَشَرَ أَلْفَ سَنَةٍ عَدْ شَهُورَ السَّنَةِ وَقَدْ مَضَتْ وَالرَّابِعُ<sup>٧</sup> سَبْعَةَ آلَافَ سَنَةٍ عَدْ أَيَّامَ الْأَسْبُوعِ وَنَحْنُ فِيهَا<sup>\*</sup> وَلَا هِنْدٌ وَأَهْلُ الصِّينِ فِيهِ حَسَابٌ يَطْوِلُ نَذْكُرَهُ فِي مَوْضِعِهِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ<sup>٩</sup> وَوَجَدْتُ<sup>١٠</sup> فِي كِتَابٍ رَوَايَةً<sup>١١</sup> عَنْ وَهْبِ بْنِ أَبِي هَرِيرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ<sup>١٢</sup>

<sup>١</sup> وَحْرَنِي هَرِيدٌ Ms.

<sup>٢</sup> وَهُوَ أَعْلَمُ مِنَ الْمَوْبِدَانِ [الْمَوْبِدَانَ] P et B ajoutent : P ; المحسوسى

<sup>٣</sup> وَالرَّابِعُ الثَّانِي P et B

<sup>٤</sup> الشَّهُورُ P

<sup>٥</sup> اِيَّضًا : B et P ajoutent .

<sup>٦</sup> وَالرَّابِعُ الثَّالِثُ B et P

<sup>٧</sup> اثْنَى Ms.

<sup>٨</sup> اِيَّضًا : B et P ajoutent .

<sup>٩</sup> وَالرَّابِعُ الرَّابِعُ B et P

<sup>١٠</sup> Tout ce passage, depuis l'astérisque, manque dans B et P.

<sup>١١</sup> قَالَ النَّبِيُّ رَحْمَهُ اللَّهُ وَجَدْتُ B et P

خلق السماوات والأرض في ستة أيام فزعم قوم أن مدة الدنيا  
 ستة آلاف سنة مكان كل يوم ألف سنة وروى عن كعب<sup>١</sup>  
 أن الله<sup>٢</sup> وضع الدنيا [f<sup>o</sup> 49 r<sup>o</sup>] على<sup>٣</sup> سبعة أيام<sup>٤</sup> وروى أبو  
 المقوم الأنصاري عن ابن جبير عن ابن عباس<sup>٥</sup> قال الدنيا جمدة  
 من جمع الآخرة وروى ابن أبي نجيح<sup>٦</sup> عن مجاهد وأبان عن  
 عكرمة في قوله تعالى في يوم كان<sup>٧</sup> مقداره خمسين ألف سنة  
 قالا<sup>٨</sup> هي الدنيا من أولها إلى آخرها وجاء خبر آخر في أمد  
 الدنيا<sup>٩</sup> أنه مائة الف سنة وخمسون ألف سنة وخبرني<sup>١٠</sup>

<sup>١</sup> رضي الله عنه B et P ، الاخبار : .

<sup>٢</sup> تعالى : .

<sup>٣</sup> في .

<sup>٤</sup> مكان كل يوم ألف سنة : .

<sup>٥</sup> رضي الله عنهم B et P .

<sup>٦</sup> صحيف .

<sup>٧</sup> في كل يوم .

<sup>٨</sup> قال .

<sup>٩</sup> وجاء في خبر آخر .

<sup>١٠</sup> قال البلخي رحمه الله أخبرني .

اعلم وكأنه<sup>١</sup> جائز كونه<sup>٢</sup> وداخل في حد الإمكان<sup>٣</sup> فاما  
الذى لا يسع<sup>٤</sup> القول إلا به ويلزم<sup>٥</sup> اعتقاده انفراد الله تعالى<sup>٦</sup>  
عن خلقه سابقاً من غير شريك ولا جوهر قديم<sup>٧</sup> ثم أبدع  
الأشياء لا من شئ ولو كان بين شيئاً من المدد ما لا يأقى  
عليه الإحصاء والمدد إلا أنه لا يصح إلا من جهة خبر صادق  
لأننا نخبر بقاء الحوادث على الأبد إلى ما لا نهاية فليس ذكر  
تلك المدة باعجوب من هذا وكون أهل الجنة في الجنة وكون  
أهل النار في النار،

---

ذكر مدة<sup>٨</sup> الدنيا واختلاف الناس فيها قال الله تعالى

<sup>١</sup> B, P وكله.

<sup>٢</sup> تحت الإمكان : B et P ajoutent : تكone.

<sup>٣</sup> الایجاد B et P.

<sup>٤</sup> لا يسع B ; corrigé d'après P ; لا يسع Ms.

<sup>٥</sup> لا يلزم إلا P.

<sup>٦</sup> B et P جل جلاله.

<sup>٧</sup> Le passage suivant, jusqu'à la fin du paragraphe, est remplacé dans B et P par celui-ci : وابداعه الاشياء لا من شئ . سجنه لا : الله الا هو.

<sup>٨</sup> هذه P.

السلم<sup>٤</sup> فهذا<sup>٢</sup> شيءٌ غامض صعبٌ موكلٌ<sup>٣</sup> إلى علم الله إذ ليس  
يُدرى ما الذي كان قبل هذا الخلق<sup>٤</sup> مثل هذا الخلق أو<sup>٥</sup> على  
خلافهم وهل تعيid<sup>٦</sup> الدنيا بعد فناء هذه الدنيا أم لا<sup>\*</sup> لأنَّه لم  
يُخبرنا في كتابه ولا على لسان نبيه صلعم بشيءٍ من ذلك ولا  
في قوّة العقل والاستدلال عليه فاما الخبر فغير معتمد عليه وغير  
عجب ما ورد فيه ولا خارج من القدرة ولا مُبطل الحكمة ولو  
كان أضعاف ذلك<sup>٧</sup> ونعم بعض الناس أئنه عدّ قبل آدم  
هذا الذي يُنسب إليه ابتداء الشيء<sup>٨</sup> ألف ومائتا آدم<sup>٩</sup> والله

<sup>١</sup> رضي الله عنها P، رضي الله عنه B.

<sup>٢</sup> فقال هذا B et P.

<sup>٣</sup> موكل B.

<sup>٤</sup> امثال B, P.

<sup>٥</sup> أم B, P.

<sup>٦</sup> يعيid B.

<sup>٧</sup> Tout ce passage, depuis l'astérisque, est remplacé dans B et P par ces mots : والأخبار واردة بأشياء عجيبة وقدرة صالحة لأضعاف : [أضعاف]. Le mot entre crochets ne figure que dans B seul.

<sup>٨</sup> يُنسب B et P.

<sup>٩</sup> ألف آدم وما ياتا B آدم P.

عَبَّاسُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ<sup>١</sup> قَالَ قَيلُ<sup>٢</sup> لِمُوسَىٰ<sup>٣</sup> مُذْكُورٌ كُمْ خَلْقُ اللَّهِ  
الدُّنْيَا فَقَالَ مُوسَىٰ يَا رَبَّ مَا تَسْمَعُ<sup>٤</sup> مَا يَقُولُ<sup>٥</sup> عِبَادُكَ فَأَوْحَى  
اللَّهُ إِلَيْهِ<sup>٦</sup> إِنِّي خَلَقْتُ أَرْبَعَةَ عَشَرَ أَلْفَ مَدِينَةً مِنْ فَضَّةٍ وَمَلَائِكَةً  
خَرْدَلًا وَخَلَقْتُ لَهَا طَيْرًا وَجَعَلْتُ رِزْقَهُ كُلَّ يَوْمٍ حَبَّةً<sup>٧</sup> حَتَّىٰ  
إِنِّي ذَلِكَ ثُمَّ خَلَقْتُ الدُّنْيَا فَقِيلَ لَابْنِ عَبَّاسٍ فَأَيْنَ كَانَ  
عَرْشَهُ قَالَ عَلَى الْمَاءِ قَيلَ فَأَيْنَ كَانَ الْمَاءُ<sup>٨</sup> قَالَ<sup>٩</sup> عَلَىٰ  
مَنْ الْرِّيحُ وَرُؤْيٍ مُشَكِّلٍ هَذَا عَنْ<sup>١٠</sup> عَلَىٰ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْهِ

<sup>١</sup> B, P .عَنْهُما .

<sup>٢</sup> .قَالَتْ بْنُو اسْرَائِيلَ B, P .

<sup>٣</sup> .بْنُ عُمَرَ عَلَيْهِ السَّلَامُ سَلَّمَ رَبِّكَ : B et P ajoutent :

<sup>٤</sup> .مِنْذَ B .

<sup>٥</sup> .M a n q u e d a n s P .

<sup>٦</sup> .أَمَا تَسْمَعُ P .

<sup>٧</sup> .تَقُولُ P .

<sup>٨</sup> .سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى P , سَبْحَانَهُ B .

<sup>٩</sup> .يَا مُوسَىٰ : B, P ajoutent :

<sup>١٠</sup> .مِنْ ذَلِكَ الْخَرْدَلَ فَأَكَلَ الْخَرْدَلَ حَتَّىٰ فَنَىٰ مَا فِي الْحَزَانَ : B ajoute :

. . . . . et n'a pas le passage entre astérisques.

<sup>١١</sup> .M a n q u e d a n s P .

<sup>١٢</sup> .طَاوُوسٌ مَرْفُوعٌ عَنْ : B et P ajoutent :

الشمس وسلطانها والسفر يوم الاثنين لسرعة سير القمر والنجمة  
والقصد يوم الثلاثاء لمكان المريخ والدواء يوم الاربعاء لمازجة  
عطارد والخميس قضاء الحوائج وطلبها لفضل المشترى واللهو  
والفرح يوم الجمعة لأجل الزهرة والصيد يوم السبت وفيه يقول  
بعض المؤاخرين [وافر]

لَيْتَنِعَمُ أَلْيَوْمُ يَوْمُ السَّبْتِ حَقًا  
لِصَنِيدِ إِنْ أَرَدْتَ إِلَّا آمِنَتَهُ  
وَفِي الْأَحَدِ إِلَيْنَا إِلَّا نَفِيَهُ  
تَبَدَّأُ الْرَّبُّ فِي خَلْقِ السَّمَاءِ  
وَفِي الْإِثْنَيْنِ إِنْ سَافَرْتَ فَأَغْلَمْ  
سَرَجْعَ بِالنَّجَاحِ وَبِالشَّرَاءِ  
وَإِنْ تُرِدَ الْحِجَامَةَ فَأَلْثَلَاثَا  
فِي سَاعَاتِهِ سَفَكُ الدِّمَاءِ  
وَإِنْ تُرِدَ الدَّوَاءَ فَنِعْمَ يَوْمَا  
لِشُرْبِ الْمَرْءَةِ يَوْمُ الْأَرْبَعَاءِ  
وَفِي يَوْمِ الْخَمِيسِ قَضَاءً حَاجِ  
وَفِيهِ اللَّهُ يَأْذَنُ بِالْقَضَاءِ  
وَفِي الْجَمَعَاتِ تَزْوِيجُ وَعْرَسٌ  
وَلِذَاتِ الْرِّجَالِ مَعَ الْإِيمَاءِ

---

**ذَكْرُ مَا حُكِيَّ مِنَ الْمُدَّةِ قَبْلَ خَلْقِ الْخَلْقِ**<sup>١</sup> روى حماد بن  
زيد<sup>\*</sup> عن عمرو بن دينار<sup>\*</sup> عن طاووس<sup>\*</sup> عن عكرمة عن ابن

Ici commencent les extraits insérés par Ibn-al-Wardi dans sa *Kharida* (voir la préface). Je rappelle que B indique l'édition imprimée au Caire et P le ms. de Saint-Pétersbourg.

<sup>1</sup> Manque dans B et P.

<sup>\*</sup> طاووس B.

عَدِيٌّ بْنُ زِيدٍ

[بسيط]

قَضَى لِسْتَةُ أَيَّامٍ خَلَقَهُ وَكَانَ آخِرُ شَيْءٍ صَوْرَ الرَّجُلَادَ

فَإِنْ قِيلَ إِذَا كَانَ الْيَوْمُ مِنْ لَدُنْ طَلُوعِ الشَّمْسِ إِلَى غُرُوبِهَا  
فَكَيْفَ يَحْوِزُ الْقَوْلَ بِأَنَّهُ خَلَقَ فِي الْيَوْمِ قَبْلِ الْيَوْمِ قِيلَ قَدْ  
بَيَّنَا قَوْلَ الْمُسْلِمِينَ أَنَّ النَّهَارَ وَاللَّيلَ خُلِقَا قَبْلَ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ  
وَأَنَّهُمَا لَيْسَا مِنَ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ فِي شَيْءٍ وَلَيْسَ أَيَّامُ الْخَلْقِ  
كَأَيَّامِ الدُّنْيَا وَلَكِنَّهَا الْمَقَادِيرُ كَانَ يَظْهَرُ الْخَلْقُ فِيهَا وَقَدْ سَمِّيَ اللَّهُ  
• يَوْمُ الْقِيَامَةِ وَلَا شَمْسٌ ثُمَّ وَلَا قَرْأُ يَوْمًا وَقَالَ لَهُمْ رَزْقُهُمْ فِيهَا  
بَكْرَةً وَعَشِيًّا وَيَقَالُ أَنَّ اللَّهَ خَلَقَ الشَّمْسَ يَوْمَ الْأَحَدِ وَالْقَمَرَ يَوْمَ  
الْاثْنَيْنِ وَالْمِرْيَخَ يَوْمَ الثَّلَاثَاءِ وَعُطَارَدَ يَوْمَ الْأَبْعَاءِ وَالْمُشْتَرِي يَوْمَ  
الْخَمِيسِ وَالْزَّهْرَةِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَزَحْلَ يَوْمَ السَّبْتِ فَلَذِلِكَ تُسْبِتُ  
الْأَيَّامُ إِلَيْهَا فَيَقَالُ رَبُّ يَوْمِ الْأَحَدِ الشَّمْسُ<sup>١</sup> وَرَبُّ يَوْمِ الْاثْنَيْنِ<sup>٢</sup>  
الْقَمَرُ وَرَبُّ يَوْمِ الثَّلَاثَاءِ الْمِرْيَخُ وَرَبُّ يَوْمِ الْأَرْبَعَاءِ عَطَارَدَ [f<sup>o</sup> 48 v<sup>o</sup>]  
وَرَبُّ يَوْمِ الْخَمِيسِ الْمُشْتَرِي وَرَبُّ يَوْمِ الْجُمُعَةِ الْزَّهْرَةُ وَرَبُّ يَوْمِ  
الْسَّبْتِ زَحْلٌ وَيُسْتَحْبِتُ ابْتِدَاءُ الْأَعْمَالِ يَوْمَ الْأَحَدِ لِعَظِيمِ قُوَّةِ

<sup>١</sup> Addition marginale.

<sup>٢</sup> Le passage entre astérisques est répété deux fois dans le ms.

التورىة ابتداء الخلق يوم الأحد وفرغ منه يوم السبت فجعله  
 عيداً لعباده وعظمة شرفه وكرمه ويقول أهل الانجيل الابتداء  
 يوم الاثنين وكان الفراغ يوم الأحد ويقول المسلمين ابتداء  
 الخلق يوم السبت وكان الفراغ يوم الجمعة وأنا سمعت يوم الجمعة  
 لاجتماع الخلق فيه [و]كثير من المسلمين يذكرون هذه الرواية  
 ويقولون ابتداء الخلق يوم الأحد وأما المحبوب فانهم يعظمون  
 يوم الاثنين وهم يزعمون أن الله خلق الخلق في ثلاثة وستين  
 يوماً وسمعت بعض أهل العلم يزعم ما من يوم إلا وهو عيد لقوم  
والله اعلم قال الله تعالى أئنكم لتکفرون بالذى خلق الأرض  
في يومين وتبخلون له أنداداً ذلك رب العالمين قال الأحد  
والاثنين وجعل فيها رواسي من فوقها وببارك فيها وقدر فيها  
اقواتها في اربعة أيام سواء للسائلين الى قوله فقضاهن سبع  
سماوات في يومين الخميس والجمعة<sup>١</sup> وهكذا روى عكرمة عن  
ابن عباس خلق الله الأرض يوم الأحد ويوم الاثنين وشق  
الأنهار وغرس الاشجار وقدر الأقوات يوم الثلاثاء ويوم الاربعاء  
وخلق السماوات وما فيها يوم الخميس ويوم الجمعة قال

الجمع <sup>١</sup> Ms.

ارسطاطاليس<sup>١</sup> أن خارج العالم من الخلاة مقدار ما يتنفس السماء فالذى ينبغي أن يعتقد من هذا أن العالم لو كان في مكان احتاج ذلك المكان إلى مكان آخر فإذا جاز أن يخلق الله المكان لا في مكان فلأى عجب أن يخلق الأرض لا في مكان ولو كان ما فيه الأرض من خلاة أو فضاً شيئاً لوجب أن يكون مخلوقاً بدللات أثر الخلق فيما دون الخالق سبحانه وقد سبق ذكر هذا فيما قبل ،

ذكر قوله تعالى هو الذى خلق السماوات والأرض في ستة أيام فروى عن ابن عباس انه قال في مقادير ستة أيام من أيام الآخرة كل يوم ألف سنة من أيام الدنيا وروى عن الحسن أنه قال في ستة أيام من أيام الدنيا ولو شاء بساعة ولو شاء بأسرع من طرفة عين ولكنه أراد إظهار قدرته خلقه وآيات حكمته للملائكة ما يرون من ظهور آثار صفتة شيئاً بعد شيء وقد قيل أن مدة الدنيا ستة أيام فلذلك خلقت في ستة أيام وروى طائفه من اليهود أن الدنيا تنقضى<sup>٢</sup> في كل ستة آلاف سنة وتُعاد في السابعة قال ابن اسحق يقول اهل

<sup>١</sup> Ms. ajoute ليس

<sup>٢</sup> Ms. ينقضى

والذى نفس محمد بيده لو أتكم دليتم بجعل لمبطن على  
الله ثم قرأ هو الأول والآخر والظاهر والباطن الآية فهذا  
الخبر يشهد بصدق كثير مما يروون إن صح والله أعلم وليس فيه  
ذكر الحكم والصخرة والثور وغير ذلك وأما أهل النظر  
فمختلفون فيما تحت الأرض فزعم هشام بن الحكم أن تحت  
الأرض جسما من شأنه الارتفاع والعلو كالنار والريح وأنه  
المانع للأرض من الانحدار وهو نفسه غير محتاج إلى ما يعمده  
من تحته لأنّه ليس مما ينحدر بل يطلب الارتفاع وزعم أبو  
المذيل أن الله وقفها بلا عمود ولا علاقة وقال بعضهم أن  
الأرض ممزوجة من جنسين خفيف وثقيل فالخفيف شأنه  
الارتفاع والصعود والثقيل شأنه الهبوط فيمنع كلّ واحد منها  
صاحبها من الذهاب في جهة لا تكافي تدافعيها<sup>١</sup> والله أعلم  
واختلف القدماء في ذلك فزعم قوم منهم أن الأرض تهوي  
إلى ما لانهاية وزعم آخرون أن بعضها يمسك ببعضه وبعضهم  
أنها في خلاة لانهاية لذلك الخلاة وعامتهم أن دوران الفلك  
عليها يمسكها في المركز [f<sup>o</sup> 48 r<sup>o</sup>] من جميع نواحيها ويقول

<sup>١</sup> Ms. دلفهما

العلماء فهذه القصص ما تولع بها العوام ويتنافسون فيه ولعمري  
انه لما يريد المرء بصيرة في دينه وتعظيمًا لقدرة ربّه وتحيرًا  
في عجائب خلقه فإن صحت فما خلّفها على الله عزيز وان لم  
يكن من اختراع أهل الكتاب وتزوير الفحصان فكلّها تتشيل  
وتشبيه والله أعلم وقد روى شيبان بن عبد الرحمن عن قتادة  
عن الحسن عن أبي هريرة قال بينما النبي صَلَّمَ [كان] جالسًا  
في أصحابه إذ أتى عليهم سحاب فقال هل تدرؤن ما هذا قالوا  
الله ورسوله أعلم قال [النبي]<sup>١</sup> أعلموا أن هذه زوابيا الأرض  
يسوقة الله إلى قوم لا يشكرونها ولا يدعونه ثم قال هل  
تدرؤن ما الذي فوقكم قالوا الله ورسوله أعلم قال فائأها  
الربيع سقف محفوظ وموج مكفوف قال هل تدرؤن كم بينكم  
وبينها قالوا الله ورسوله أعلم قال مسيرة خمس مائة عام  
ثم قال أتدرؤن ما فوق ذلك قالوا الله ورسوله أعلم  
قال فوقه العرش وبينه وبين السماء بُعد مثل ما بين سماءين  
ثم قال أتدرؤن ما تحتكم قالوا الله ورسوله أعلم قال  
فإن تحتها أرضًا أخرى بينها مسيرة خمس مائة عام ثم قال

<sup>١</sup> Lacune dans l'original.

والأرضين معقودة قال ثُمَّ انتهى البليس عليه اللعنة إلى ذلك  
 الحوت فقال ما خلق الله خلقاً أعظم منك فلِمَ لا نُزيل<sup>١</sup> الدنيا  
 [f<sup>o</sup> 47 v<sup>o</sup>] فهم بشيء من ذلك فسلط الله عليه بقَهَّةً في عينيه  
 فشغَلَتْهُ وزعم بعضهم أن الله سلط عليه سكمة كالشطبة فهو ينظر  
 إليها ويها بها قالوا ثُمَّ أنت الله من تلك الياقوتة جبل قاف  
 وهو من زمرد خضراً ولله رأس ووجه واسنان وأنت من  
 جبل قاف الشواهد كما أنت الشجر من عرق الشجر وزعم  
 وهب أن الثور والحوت يبتاعان ما ينصلب من مياه الأرض  
 فإذا امتلأت أجوفهما قامت القيامة قالوا والأرض على  
 ماءٍ والماء على الصخرة والصخرة على سنام ثور والثور على كمكم من  
 الرمل متلبّد والكمكم على ظهر الحوت والحوت على الريح العقيم  
 والريح في حجاب من الظلمة والظلمة على الثرى وإلى الثرى  
انتهى علم الخلائق لا يعلم أحدٌ ما دون ذلك إلا الله بقوله  
 تعالى له ملك السموات والأرض وما بينها وما تحت الثرى  
 وحكي وهب فيما روى عن عيسى عليه السلام أَتَهُ سُئلَ عما  
 تحت الأرض فقال ظلة المهوأ وقيل فما تحته قال انقطع علم

يديه احداها بالشرق والأخرى بالغرب ثم قبض على الأرضين  
 السبع فضبطها فاستقرت ولم يكن لقدمه قرار فأهبط الله  
 ثوراً من الجنة له أربعون ألف قرن واربعون ألف قائمة فجعل  
 قرار قدمي الملك على سمامه فلم تصل قدماه إليه فبعث الله  
 ياقوتةً خضراً من الجنة غاظها مسيرة كذا ألف عام فوضعتها  
 على سمام الثور فاستقرت عليها قدماه وقرون الثور خارجة من  
 أقطار الأرض مشبكة تحت العرش ومنخر الثور في ثقبين  
 من ملك الصخرة تحت البحر فهو يتنفس كل يوم تَسْعِين فإذا  
 تنفس مَدَّ البحر وإذا ردَّ نفسه جزء البحر قال ولما لم يكن  
 لقوائم الثور قرار فخلق الله كمَا كُنْلَظَ سبع سماوات وسبعين  
 أرضين فاستقرت عليه قوائم الثور ثم لو لم يكن للأكمم مستقر  
 فخلق الله حوتاً يقال له بِهِمُوت<sup>١</sup> فوضع الأكمم على وَتَر<sup>٢</sup>  
 الحوت والوتر<sup>٣</sup> الجناح الذي يكون في وسط ظهره وذلك  
 الحوت [على الريح] العقيم وهو مزموم بسلسلة كُنْلَظَ السماوات

<sup>١</sup> Ms. بلهوت; restitué d'après Qazwini, *Adjâ'ib*, p. 145.

<sup>٢</sup> Ms. وبر.

<sup>٣</sup> Ms. والور.

ديقريطيس<sup>١</sup> أن الأرض كانت في الابتداء <sup>تَكَفَّأْ</sup> لصغرها وخفتها على طول الزمان فتكاثفت وثبتت وهذا قول المسلمين بعินه لو أنه زاد فيه ثبت بالجبل و منهم من يزعم أن الجبل عظام الأرض وعروقها واختلفوا فيما <sup>تَحْتَ</sup> الأرض أما القدماء فأكثرهم يزعمون أن الأرض يحيط بها الماء والماء يحيط به الهواء والهواء تحيط به النار والنار يحيط بها السماء الدنيا ثم الثانية إلى السابع <sup>ثُمَّ</sup> فوقها فلك الكواكب الثابتة محيط بهذه السماوات والأركان التي ذكرنا <sup>ثُمَّ</sup> فوقها الفلك الأعظم المستقيم <sup>ثُمَّ</sup> فوقه عالم النفس وفوق عالم النفس عالم العقل وفوق عالم العقل البارئ جل جلاله ليس وراءه شيء وهو فوق كل شيء فعلى مذهبهم أن تحت الأرض سماً كا فوقها وفي كتب قصاص المسلمين أشياء يضيق الصدر عنها وروى أن الله تعالى لما خاق الأرض كانت تكفاً كما تكفاً السفينة فبعث الله ملائكة فهبط حتى دخل تحت الأرض فوضع الصخرة على عاتقه <sup>ثُمَّ</sup> أخرج

١. ديكريطيس Ms.

٢. فيها Ms.

٣. عاتقه Ms.

اعتقاده أولى من المصير إلى ما لا يُفید حقيقةً ولو ذهب ذاهب  
إلى أن ذلك الملك يُهْبٌ<sup>١</sup> الرياح التي تكون سبب المد  
ويزيد في الأنمار أو يفعل ذلك عند امتلاء القمر حتى يكون  
توفيقاً بين الروايات والأراء، لـكأن هذا مذهبًا والله أعلم،  
واختلفوا في الجبال قال الله عز وجل وألقى في الأرض  
رواسى ان تميد بكم وقال تعالى الم نجعل الأرض مهاداً والجبال  
أوتاداً وقال تعالى قـ والقرآن المجيد قال قومٌ من المفسرين  
أنه جبل محيط بالعالم من زمرة خضراً، ثم اختلفوا فقال  
بعضهم أن منه إلى السماء مقدار قامة رجل وقال آخرون بل  
السماء مطبة عليه وقال قوم ورآه عوالمٌ وخلافه لا يعلمها إلا  
الله ومنهم من يقول ما ورآه من حد الآخرة ومن حكمها وإن  
الشمس تغرب فيه وتطلع منه وهو الساتر لها عن الأرض  
ويسميه القدماء بالفارسية<sup>٢</sup> كوه البرز وحكى افلوطين<sup>٣</sup> عن

<sup>١</sup> تهـب Ms.

<sup>٢</sup> فعل Ms.

<sup>٣</sup> عـالـم Ms.

<sup>٤</sup> Ce mot est en marge dans le ms.

<sup>٥</sup> اـفـلـوـطـيـخـس Ms.

الأرض وعند القدماء أن الماء من الاستحالات فطُم كل  
 ماء على طعم ثربته ونحن لا ننكر قدرة الله سبحانه على  
 إ حالة الشيء على ما يشاء كما يحول النطفة عاقلة والعلقة  
 مُضْعَفَةً ثُمَّ كذلك حالاً بعد حالٍ إلى أن يَنْفِيَهُ كَمَا أَشَاءَ  
 واختلفوا في ملوحة ماء البحر فزعم قوم أنَّه لَمَّا طال مكثه  
 وألْحَتَ الشمس عليه بالإحرار صار مِرْأَةً مِلْحَةً واجتذب الماء،  
 ما لَطْفَ من اجزائه فهو نقيه<sup>١</sup> ما صفتَه الأرض من الرطوبة  
 فغاظ وزعم آخرون أنَّ في البحر عروقاً تُغيِّرُ ماءَ البحر ولذلك  
 صار مِرْأَةً زُعَافَاً واختلفوا في المد والجزر فزعم ارسطاطاليس  
 أنَّ عَلَّةَ ذلك من الشمس إذا حرَّكت الريح فإذا ازدادت  
 الرياح كان منها المد وإذا نقصت كان عنها الجزر وزعم كياوس  
 أنَّ المد بانصباب الأنهر في البحر والجزر بسكنها وزعم بعضهم  
 أنَّ ذلك من تحرك الأرض وسكنها والمنجمون منهم من  
 يزعم أنَّ المد بامتداد القمر والجزر [٤٧٢٠] بنقصانه وقد رُوى  
 في بعض الأخبار أنَّ لله ملائكةً موكلةً بالبحار فإذا وضع يده  
 في البحر مدّ وإذا رفعه جزر فإنَّ صحيحاً ذلك والله أعلم كان

كَلْمَائِهَا وَاثَانَ وَثَلَاثُونَ أَلْفَ [أَلْفَ] وَسَتِّيَّةُ أَلْفٍ مِيلٍ  
يُكَوِّنُ مَائِيَّةً أَلْفَ وَثَانِيَةً وَثَالِيَنَ فَرِسْخًا فَإِنْ كَانَ حَقًّا فَهُوَ وَحْيٌ  
مِنَ الْحَقِّ أَوْ إِلَهَامٍ إِنْ كَانَ قِيَاسًا وَاسْتَدْلَالًا فَقَرِيبٌ أَيْضًا مِنَ  
الْحَقِّ إِنْ كَانَ غَيْرَ ذَلِكَ مِنْ تَجْهِيْثٍ<sup>١</sup> وَتَجْبِيمٍ فَإِنَّهُ أَعْلَمُ وَأَمَّا  
قُولُ قَاتِدَةَ وَمَكْحُولٍ فَلَا يُوجِبُ الْعِلْمَ الْيَقِينِيَّ الَّذِي يَقْطَعُ عَلَى  
الْغَيْبِ بِهِ وَخَلَقُوا فِي الْبَحَارِ وَالْمَيَاهِ وَالْأَنْهَارِ فَرِوْيَ الْمُسْلِمِينَ  
أَنَّ اللَّهَ خَلَقَ الْبَحَارَ مُرًّا زُعْافًا وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً عَذْبًا كَمَا  
قَالَ وَأَنْزَلَنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً يُقْدَرُ فَاسْكَنَاهُ فِي الْأَرْضِ  
وَكُلَّ مَاءً عَذْبًا مِنْ بَئْرٍ أَوْ نَهْرٍ أَوْ غَيْرَ ذَلِكَ فَمَنْ ذَلِكَ الْمَاءُ  
فَإِذَا اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ بَعْثَ اللَّهِ مَلَكًا مَعَهُ طَسْتَ فِجْمَعَ تَلْكَ  
الْمَيَاهِ فَرَدَهَا إِلَى الْجَنَّةِ وَزَعَمَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَنَّ أَرْبَعَةَ أَنْهَارٍ تَخْرُجُ  
مِنَ الْجَنَّةِ الْفُرَاتُ وَسَيْحَانُ وَجَيْحَانُ وَدَجلَةُ وَذَلِكَ أَنْهُمْ يَزْعُمُونَ  
أَنَّ الْجَنَّةَ مِنْ مَشَارِقِ الْأَرْضِ وَرُوْيَ أَنَّ الْفُرَاتَ جَزْرٌ لِّزَمْنَ  
مَعَاوِيَةَ فَرَمَى بِرَمَانَةَ مِثْلَ الْبَعِيرِ الْبَازِلَ فَقَالَ كَبَ اَنَّهُ مِنَ  
الْجَنَّةِ فَإِنْ صَدَقُوا فَلَيَسْتَ هِيَ بِجَنَّةِ الْخُلَدِ وَلَكِنَّهَا مِنْ جَنَانِ

<sup>١</sup> Ms. تنس.

<sup>٢</sup> ماء القدر فأرسلناه. Ms.

قتادة قال الدنيا عشرون وأربع ألف فرسخ فملك السودان  
اثنا عشر ألف فرسخ وملك الروم ثمانية آلاف فرسخ وملك العجم  
ثلاثة آلاف فرسخ وملك العرب ألف فرسخ وعن عبد الله بن  
عمر قال ربع من لا يلبس الثياب من السودان أكثر<sup>١</sup> من  
جميع الناس وقد أخرج بطليموس مقدار قطر الأرض واستدارتها  
في المحيطى بالتقريب قال استداررة الأرض مائة ألف وثمانون  
ألف اسطاديوس<sup>٢</sup> وهي أربعة وعشرون ألف ميل ويكون ثمانية  
ألف فرسخ بما فيها من البحار والجبال والفيافي والغياض<sup>٣</sup>  
والفرسخ ثلاثة أميال والميل ثلاثة ألف ذراع بذراع الملك  
والذراع ثلاثة أشبار وثلاثة أشبار ستة وثلاثون أصبعاً والأصبع  
الواحدة خمس شعيرات مضمومات بطنون بضها إلى بعض  
والأسطاديوس<sup>٤</sup> أربع مائة ذراع قال وغِلَظُ الأرض وهي  
قطرها سبعة آلاف وستمائة وثلاثون ميلاً يكون ألفين وخمس  
مائة فرسخ وخمسة وأربعين فرسخاً وثمانين<sup>٥</sup> قال فسيط الأرض

<sup>١</sup> أكبر Ms.

<sup>٢</sup> اسطاديوس Ms.

<sup>٣</sup> والغياض Ms.

<sup>٤</sup> والاسطاديوس Ms.

نازعه نفسه إلى الإشراف عليه نظر في كتب وهب وكتب  
 ومقاتل وطريقه هذا العلم فاستوفى فيها حظه فإنها معرضة  
مكنة وعن عطا، بن يسار في قول الله تعالى الذي خلق سبع  
سماوات ومن الأرض مثلين قال في كلّ أرض آدمٌ ولوح مثل  
لوحكم وابراهيم مثل ابراهيمكم والله اعلم وأحكم وليس ذا بأعجب  
من قول الفلسفه ان الشموس شموس كثيرة وأن القمر أقارب كثيرة  
في كلّ اقليم شمس وفي كلّ اقليم قمر ونجوم وقالت القدماء أنّ  
الأرض سبع على المجاورة والملائقة وافتراق الاقاليم لا على  
المطابقة والمكابسة وأهل النظر من المسلمين يمليون<sup>١</sup> إلى هذا  
القول ومنهم من يرى أن الأرضين سبع على الانخفاض والارتفاع  
كدرج المراقي ويزعم بعضهم الأرض مقسومة بخمس مناطق  
وهي المنطقة الشمالية والجنوبية والمستوية والمعتدلة [٥٠ ٤٦]  
والوسطي واختلفوا في مبلغ الأرض وكيفيتها فروع عن مكحول  
أنه قال مسيرة ما بين أقصى الدنيا إلى أدناها خمس مائه  
سنة مائتان من ذلك البحر وما مائتان ليس يسكنها أحد  
وثلاثون فيه ياجوج وماجوج وعشرون فيه سائر الخلق وعن

<sup>١</sup> ميلون Ms.

فالذى يجب على المسلم اعتقاده إجازة ذلك على الإمكان  
 لأنَّ البسيط يحتمل نشر الشيء ومدِّه كالثوب وغيره ويحتمل  
 التكهن منه فإنْ كان الناس على الأرض كما زعموا فالأرض  
 لمنْ هي تحته بساط كمثلِ منْ هي فوقها وما نبأ ولله الحمد  
 علينا معايدة الحق ومعاداة أهله ولا الإزار بشيء من العلوم  
 والآداب وإنْ كانت تخيله<sup>١</sup> الديانة يقطع وثبت الولاية  
 ولأنصمة للدين أعظم من تنزيل الحق منزلته وإعطاء كلَّ  
 ذي حقٍّ حقَّه وزعم بعضهم أنَّ الأرض مُقرَّبة وسَطْها كالجمام  
 واختلفوا في كمية عدد الأرضين قال الله تعالى الذي خلق  
 سبع سماوات ومن الأرض مثلهن فاحتمل هذا التمثيل أن  
 يكون في العدد والطبقات فروي في بعض الأخبار أنَّ بعضها  
 فوق بعض غلظاً كلَّ أرض مسيرة خمس مائة عام وما بين  
 أرض وأرض مسيرة خمس مائة عام وحتى عدَّ بعضهم لكلَّ أرض  
 أهلاً على صفة وهيئه عجيبة وسمى كلَّ أرض باسم خاصٍ كما  
 سما كلَّ سماء باسم خاصٍ وزعم بعضهم أنَّ في الأرض الرابعة  
 حيات أهل النار وفي الأرض السادسة حجار أهل النار فمنْ

كَهْيَة الترس وَمِنْهُم مَنْ زَعَمَ أَنَّهَا كَهْيَة الْمَائِدَة وَمِنْهُم مَنْ زَعَمَ أَنَّهَا  
 كَهْيَة الطَّبْل وَذَكَر بَعْضُهُم تَشْبِيهَ بِنَصْفِ الْكُرْبَة كَهْيَة الْقَبْة  
 وَان السَّمَاءَ مَرْكَبَة<sup>١</sup> عَلَى اطْرَافِهَا وَقَالَ بَعْضُهُم هِيَ فِي جَانِبِ مِن  
 الْفَلَكِ الْأَوْسَطِ وَقَالَ قَوْمٌ هِيَ مَسْتَطِيلَة كَالْأَسْطَوَانَة الْحَجْرِيَّة  
 كَالْعَمُودِ وَقَالَ قَوْمٌ أَنَّ الْأَرْضَ إِلَى مَا لَا نَهَايَةٍ وَأَنَّ السَّمَاءَ  
 يَرْتَفَعُ إِلَى مَا لَا نَهَايَةٍ وَقَالَ قَوْمٌ أَنَّ الَّذِي يُرَى مِنْ دُورَانِ  
 الْكَوَافِكَ أَنَّهَا هُوَ دَوْرُ الْأَرْضِ لَا دَوْرُ الْفَلَكِ وَالَّذِي يَعْتَدِه  
 جَاهِيرُهُمْ أَنَّ الْأَرْضَ مَسْتَدِيرَة كَالْكُرْبَة وَأَنَّ السَّمَاءَ مَحِيطَةٌ بِهَا  
 مِنْ كُلِّ جَانِبٍ إِحاطَةَ الْبَيْضَةِ بِالْأَعْجَمَ فَالصَّفَرَةُ بِنَزْلَةِ الْأَرْضِ  
 وَبِيَاضِهَا بِنَزْلَةِ الْهَوَاءِ وَجِلْدُهَا بِنَزْلَةِ السَّمَاءِ غَيْرُ أَنَّ خَلْقَهَا لَيْسَ  
 فِيهِ اسْتِطَالَة كَاسْتِطَالَةِ الْبَيْضَةِ بَلْ هِيَ مَسْتَدِيرَة كَاسْتِدارَة  
 الْكُرْبَةِ الْمُسْتَوِيَّةِ الْخَرْطِ حَتَّى قَالَ مَهْنَدِسُوهُمْ لَوْ خُرِفَ فِي الْوَهْمِ  
 وَجْهُ الْأَرْضِ لَأَدَى إِلَى الْوَجْهِ الْآخَرِ وَلَوْ ثَقِبَ مَثَلًا بِفُوسْنَجٍ<sup>٢</sup>  
 لَنَفَدَ بِأَرْضِ الْصِّينِ قَالُوا وَالنَّاسُ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ كَالْتَّمَلِ عَلَى  
 الْبَيْضَةِ وَاحْتَجَّوْ لِقَوْلِهِمْ بِحَجَّجٍ<sup>٣</sup> كَثِيرَةٌ مِنْهَا بُرْهَانٌ وَمِنْهَا إِقْنَاعٌ

<sup>١</sup> مَرْكَبَة Ms.

<sup>٢</sup> بِفُوسْنَج Ms.

<sup>٣</sup> بِحَجَّاج Ms.

كُلَّ لِيَةٍ حَتَّى تَنْقُلْ تَلْكَ الظِّلَّةَ مِنَ الشَّرْقِ إِلَى الْمَغْرِبِ فَإِذَا  
نَقَلَهَا قَامَتِ الْقِيَامَةَ وَحَكِيَ وَهُبَ عن سَلَمانَ فِي هَذِهِ الْقَصَّةِ  
أَنَّ مَلَكَ اللَّيلَ يَقَالُ لَهُ شَرَاهِيلَ بِيَدِهِ خَرَزَةً سُودَاءَ، قَدْ  
دَلَّاها مِنْ قَبْلِ الْمَرْبَعِ فَإِذَا نَظَرَتِ الشَّمْسُ إِلَيْهَا وَجَبَتْ وَبِذَلِكَ  
أَمْرَتْ وَمَلَكَ النَّهَارَ يَقَالُ لَهُ هَرَامِيلَ بِيَدِهِ خَرَزَةً بِيَضَّاءٍ يَلْقَهَا  
مِنْ قَبْلِ الْمَطْلِعِ فَإِذَا رَأَاهَا شَرَاهِيلُ<sup>١</sup> مَدَّهَا إِلَى خَرْزَتِهِ السُّودَاءَ،  
فَيَنْظُرُ الشَّمْسُ إِلَى الْخَرَزَةِ الْبِيَاضَ فَتَطْلُعُ وَبِذَلِكَ أَمْرَتْ فَإِنَّ  
كَانَ شَيْءٌ مِنْ هَذَا حَقًّا آتَاهَا بِهِ وَصَدَقْنَا وَإِنْ كَانَ غَيْرَ ذَلِكَ  
فَاللهُ أَعْلَمُ فَيَحْمُولُ عَلَى التَّأْوِيلِ وَالتَّشْيِيلِ،»

صَفَةُ الْأَرْضِ وَمَا فِيهَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى أَمْ نَجَعَ الْأَرْضَ مَهَادًا  
وَالْجَبَلَ اُوتَادًا وَقَالَ تَعَالَى الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فَرَاشًا وَسَمَاءً  
بَنَاءً وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَاللهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ [f<sup>o</sup> 46 r<sup>o</sup>] بِسَاطًا  
وَقَالَ قَوْمٌ فِي مَعْنَى الْمَهَادِ وَالْبَسَاطِ الْقَرَارِ عَلَيْهَا وَالْمَكْنَنِ مِنْهَا  
وَالْتَّصْرِيفِ فِيهَا وَقَدْ اخْتَلَفَ الْقَدْمَاءُ فِي هِيَاءِ الْأَرْضِ وَشَكْلِهَا  
فَذَكَرَ بَعْضُهُمْ أَنَّهَا مَبْسُوتَةٌ مُسْتَوَيَّةٌ السَّطْحُ فِي أَرْبَعِ جَهَاتٍ  
وَالْمَشْرُقِ وَالْمَغْرِبِ وَالْجَنُوبِ وَالشَّمَالِ وَمَنْ هُوَ لَآءٌ مِنْ زَعْمِ أَنَّهَا

<sup>١</sup> Corr. marg. pour هَرَامِيل que porte le texte.

قال الله تعالى والشمس وضحاها والقمر اذا تلاها والنهر اذا  
 جلّها والليل اذا ينشاها قال بعض المفسرين النهر يجعل الشمس  
 فيكسوها ضوءاً وفي رواية اهل الكتاب أنَّ أول ما خلق الله  
 النور والظلمة ثمَّ ميَّز بينهما فجعل الظلمة ليلاً والنور نهاراً ثمَّ سُكِّ  
 السماوات السبع من دخان الماء حتى استقللنَّ وأعطشَ<sup>١</sup> في  
 السمااء الدنيا لليها وأخرج ضحاها فجربى فيها الليل والنهر وليس  
 فيهما شمس ولا قمر ولا نجوم ثمَّ دعا الأرض فأرساها بالجبال  
 وهكذا روى محمد بن اسحق في المبتدأ، فهذا كله يدلُّ على أنَّ  
 الليل والنهر ليستا من الشمس في شيء وإن كانت الشمس  
 تُعطي النهر ضوءاً وحرارةً بالشمس عرفنا حرَّ النهر من حرَّ الليل  
 وروى في بعض القصص أنَّ الله خلق حجباً من ظلمة مما يلي  
 المشرق ووكلَّ به مَلَكًا يقال له شراهيل فإذا غربت  
 الشمس قبض الملك قبضة من تلك الظلمة واستقبل بها المغربَ  
 فلا يزال يُخرج الظلمة من خلل أصابعه ويرسلها وهو يُراعي  
 الشفق فإذا غاب الشفق يُبسط كفه فطبقت الدنيا ظلمة ثمَّ  
 نشر جناحه فساق ظلمة الليل بالتسبيح إلى المغرب فذلك

<sup>١</sup> واعطش Ms.

الأرض وللقدماء في علة الزلزلة كلام كثير ومذاهب مختلفة  
وأما المسلمون فيقولون أنها من فعل الله اذا أراد أن يُرى العباد  
أنه يستعيبهم وليس بجحيل أن يجعل الله هذه الآية بتحريك  
الريح الأرض وزلزلت الأرض بدمشق فخطب<sup>١</sup> ابو الدزاداء  
فقال إن الله يستعيبكم فأغتابوا أو أما ما رُوي من القصص  
أن كلّ أرض عرفاً متصلاً بمجل قاف والملك موكل به فإذا  
أراد الله ان يخسف بقوم أومى إليه أن حرّك ذلك العرق  
فإن صحّ وما أراه يصحّ إلا من جهة أهل الكتاب وليسوا بأمناء  
على ما في أيديهم فهو تشبيه وتقريب من افهم الخلق وتعليم بأن  
ذلك كلّه من فعل الله لا من ذات نفسها<sup>٢</sup>

ذكر الليل والنهار عند القدماء الليل غيبة الشمس والنهار  
طلوعها وكثير من المسلمين يقولون الليل والنهار خلقان لله غير  
الشمس والقمر قالوا لأنّا نرى الشمس أشياء كثيرة فيها جرمها  
ومنها ضوءها ومنها حرّها وقد نشاهد حرارةً فلا ضوء وضوءاً<sup>٣</sup>  
بلا حرارة فنعلم أن كلّ واحد منها معنى منفرد بذاته وقد

١. خطب. Ms.

٢. ضوء. Ms.

السفينة يتخيل إليه أنَّ الأرض تسير معه ورؤى أنَّ ابن عباس  
 كان يكره أن يقول قوس قزح ويقول قوس قزح للشيطان وحكي  
 وهب أنَّ الله أظهر ذلك بعد الطوفان أماناً من الفرق والله  
 أعلم، وأمَّا الرُّوبعة فهى التقاء ريحين مختلفين من جهةِهما  
 ومهابِهما فيرتفع منها إعصار مستطيل في الهواء وقد يقال أنه  
 شيطان والله أعلم، وأمَّا المدّة فن وقوفات الريح في الهواء  
 وفي الأرض، وأمَّا الزلازل فعل وجهه وذلك أنَّ الأرض  
 يابسة الطبيعة فإذا مُطرت رطبت فيعمل فيها الشمس ويتولَّد  
 منها بخار رطب وبخار يابس فالبخار الْرَّطب مادة الأنداء  
 والبخار اليابس مادة الرياح ومن طبع البخار الحركة إلى فوق  
 فإذا تحرك وصادف أرضاً صلبة اضطررت الأرض لذلك وإن  
 صادف أرضاً رخوة خرجت من غير زلزلة فإن كانت الأرض  
 حجاريةً صلبةً وتوزعت [٤٥-٥٠] الريح في جوفها ولم يجد منفذًا  
 فربما شَقَّتهُ وصَدَّعَهُ وربما خرجت على أثر الزلزلة المدّة  
 المائلة والصوت الشديد وذلك لاحتقان البخار في جوف  
 الأرض فإذا انشقت أصاب مخرجاً وربما قُلِّبت الأرض فيصير  
 أعلاها أسفلها وربما شقَّ عن عيون ومياه فأغرقت كثيراً من

على ذلك البخار فترى تلك الدارات وقد يقول قوم بخلاف  
 هذا والله أعلم ، وأمّا الشهاب والأعمدة فهي من البخار اليابس  
 اذا علا في الجو حتى قرب من فلك القمر فلينحن هنالك  
 ويلتهب بحركة الفلك فإذا كان ذلك البخار متصلًا ببعضه  
 بعض يرى كالشهاب والعمود والكوكب ذي الذوابة وقال  
 قوم أن ذلك تخيل في البصر لا حقيقة له وأمّا قوس قزح  
 فمن شعاع الشمس الراجع الى البخار الرطب كمثل ما يشرق  
 الشعاع في الماء ثم يرجع الى الحائط وقد يعرض مثل ذلك  
 لغربة <sup>رميد</sup><sup>١</sup> اذا نظر الى السراج ويُ يكن أن يتحن ذلك بأن  
 يقف واقف بجذاء الشمس ويأخذ ما في ريقه فيما بينهما ويفعل  
 ذلك متصلًا حتى اذا كان انعكاس وجد من ذلك قوس قزح  
 وأمّا حمرته وصفرته فمن قبل الرطوبة واليابس وقياس ذلك  
 النار فإنها اذا كانت من حطب رطب كان لون تلك النار أحمر  
 كدرًا وإن كانت من حطب يابس كان لونها أصفر صافياً والحضره  
 التي فيه بعد الصفرة فلان الجسم الذي يعكس عنه يكون أكبر  
 كثورة وزعم بعضهم ان ذلك تخيل لا حقيقة له كراكب

وصدعه فيكون من ذلك الصَّدْمُ والاحتِكاكُ الرعدُ ويكون من ذلك الحرقُ والصُّدُعُ البرقُ والصُّواعقُ فِي المَثَلِ كَمَا يَطَائِرُ مِنْ شَرَارِ الزَّنْدِ وَذَلِكَ إِذَا جَتَعَ إِلَى ذَلِكَ الاحتكاكِ حرارةُ الشَّمْسِ وَالْبَيْوَسَةِ فَعِنْدَ ذَلِكَ يَجِدُ الصُّواعقَ وَقَدْ بَيَّنَا فِيهَا مَضِيَّ أَنَّ اسْمَ الْمَلَكِ قَدْ يَقُولُ عَلَى الصُّورِ الرُّوحَانِيَّةِ وَعَلَى الْجِهَادِ مِنْ جَهَةِ الْأَنْقِيادِ وَالاسْتِسْلَامِ لَمَا وُضِعَ لَهُ فَغَيْرُ بَعِيدٍ أَنْ يُسَمِّيَ الرَّعْدُ وَهُوَ رَبِيعُ أَوْ صَدْمٌ سَحَابٌ مَلَكًا عَلَى هَذِهِ الْوِجْهَاتِ وَاللهُ أَعْلَمُ وَقَدْ شَبَّهَ ارْسَطَاطَالِيسُ الصَّوْتَ<sup>١</sup> الَّذِي يَكُونُ فِي السَّحَابِ بِالْمَحْطَبِ الرَّطِبِ الَّذِي يُسْتَعْمَلُ فِي النَّارِ فَيُسْمَعُ لَهُ صَوْتُ وَقَعْدَةٍ وَيَجِدُ أَنْ يَكُونَ اللَّهُ يَخْلُقُ مِنْ اضْطَرَابِ الرَّبِيعِ فِي السَّحَابِ مَلَكًا يُسَمِّيَ الرَّعْدَ وَنَحْنُ نُوفَقُ بَيْنَ مَقَالَاتِ أَهْلِ الإِسْلَامِ وَأَرَاءِ الْقَدِيمَاءِ مَا لَمْ نُجِدُ النَّصَّ مِنْ كِتَابِنَا وَالْحِبْرِ الصَّادِقِ عَنْ نَبِيِّنَا صَلَّمَ فَتَى وَجَدَنَا شَيْئًا مِنْ ذَلِكَ بِخَلْفِ ارَأِيِّهِمْ فَذَلِكَ الرَّأْيُ مَنْبُوذُ مَهْجُورٍ، وَأَمَّا هَالَةُ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ وَالْكَوَاكِبِ فَمِنْ اجْتِمَاعِ الْجَنَّارِ فِي الْجَوَّ وَتَكَافِئُهُ فَإِذَا سَطَعَ ثُورٌ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ فِي الْمَوَاءِ عَطَفَ ذَلِكَ النُّورَ رَاجِعًا فِي الْمَوَاءِ

<sup>١</sup> بالصوت.

والزلزال جاء في بعض الأخبار أن الرعد ملَكٌ مُوكِلٌ بالسحاب  
 معه كذا من حديد يسوقه من بلد إلى بلد كما يسوق الراعي  
 الإيل كلما خالَف سحابٌ صاح به فصوته زَجْرُه السحاب  
 والبرق مَضْعُه والصواعق شراره وفي الحديث الآخر أن السحاب  
 ملَكٌ يتكلّم بأحسن الكلام ويضحك بأحسن الضحك فالرعد  
 كلامه والبرق ضحكته والله أعلم بصحة هذه الأخبار لأنَّ <sup>١</sup> محمد  
 ابن جرير الطبرى رحمه الله روى في كتاب التفسير أنَّ ابن  
 عباس رضه كتب إلى ابن الجلد يسأله على الرعد والبرق فقال  
الرعد الريح والبرق الماء قال الله تعالى يسْبِحُ الرعد بِحَمْدِهِ  
 والملائكة من خيفته ويرسل الصواعق فيصيب بها من يشاء  
 فأخبر عن تسبیح الرعد وإرساله الصواعق كما أخبر عن قول  
 السماوات والأرض قالَا تَأْتِنَا طَائِفَيْنَ وَالْقَدْمَيْنَ مختلفون في هذه  
 الأشياء وأَرْضاهم عندهم ارسطاطاليس وهو يزعم أن الشمس  
 اذا مررت بالأرض فأثارات البخار اليابس والبخار الرطب فانعقد  
 غيمًا فإذا اجتمع ذلك البخار الرطب [f<sup>o</sup> 45 r<sup>o</sup>] هناك حصر ما  
 فيه من البخار اليابس في جَوْفِ السمااء فقرع السحاب وحَكَهُ

لا محمد <sup>١</sup> Ms.

والقطْر وكذلك المطر وهذا كله ممكِن جائز لا نعلم في شيء  
منه ردًا للكتاب ولا إبطالاً للدين وقد رويَنا عن ابن عباس  
رضي الله عنه أنَّ الله تبارك وتعالى يُرسل الرياح فُشير سحاباً  
وينزل عليه المطر فتختضنه الريح كما تخضُ<sup>١</sup> النَّسُوج بولدها فاما  
حكایة وهب أنَّ الأرض شَكَّتْ إلى الله أيام الطوفان [وأَنَّه]  
جَدَّدها فجعل السحاب غربالاً للطَّرِفَانَ صَحٌ فالمعنى أنَّه زيد  
في كافية السحاب وغَاطَه<sup>٢</sup> كما كان قول ذلك قوله تعالى  
ويُنزل من السمااء من جبال فيها من بَرَدٍ فـأَكْثَر أهل اللغة على  
أنَّ البرد في الأرض كالجبال اذا نزل من السمااء والسماء السحاب  
لا يختلف أهل اللغة في ذلك وقال قومٌ أنَّ الأمطار كَلَّها من  
بنخار الأرض و[ما] البنخار إِلَّا<sup>٣</sup> مطرة واحدة يُنزلها الله من السمااء  
في كل سنة فـيُحيي بها الأرض والشجر والنبات وهو قوله  
ونزَّلَنا<sup>٤</sup> من السماء مَا مبارِكًا الآية والله أعلم ،

---

فاما الرعد والبرق والصواعق والشهبان وقوس فُرج والمدارات

<sup>١</sup> يُخْضُن Ms.

<sup>٢</sup> وغَاطَه Ms.

<sup>٣</sup> كذا في الأصل Ann. marg.

<sup>٤</sup> وـأَرْتَلَنا Ms.

فما غلط منها صار سحاباً وما رقّ صار ضباباً وقتاماً قال الله تعالى  
الله الذي يرسل الرياح فتشير سحاباً والنجمون يزعمون أنَّ  
الشمس ترِّبوا موضع نَدِيَّة وبطائج نَمْر فتشير سحاباً بحرارة مروها  
فإذا تكافف ذلك البخار صار غيمَا قالوا والمطر اجتماع ذلك  
البخار وانصاره فيقطر كما يقطر طبقُ القدر لأنَّ كُلَّ شيءٍ نَدِيَّ  
إذا حَمَى ثار منه البخار وذلك أنَّ الحرارة إذا خالطة الرطوبة  
لطفت أجزاءُها فصَرَّتها هواءً فإذا كثُر في ذلك البخار بردُّ  
الهواء وده البردُ إلى الأرض فتكافف وانصر وصار ماءً فانحدر  
فيإن كان ذلك المُنحدرُ شيءًا صغيرًا يسيرًا سُمِّي نَدًا ولذلك  
تكون الأنداء في الشتاء وفياليٰ أكثر لكتلة برودة الهواء  
فيإن كان البخار الصاعد خيفًا يسيرًا وكان البرد الذي هجم عليه  
من فوق شديداً صار ذلك البخار جامداً وإن كان البخار كثيراً  
والبرد شديداً صار ذلك ثلجاً وإن ألحَ البردُ على السحاب  
انقبض الماء الذي فيه فجمد وصار بَرَداً وأنا الاختلاف في  
صغره وكِبَرِه لبعض مسافة الغيم من الأرض وقربه فإذا  
قرُبَ نَزَل بسرعة لم يَذُبْ عن جوانبه شيءٌ فبقى كبير الحَبْ

هذه الأربع والريح هي المَوَاء بعينه فإذا أحدث الله فيه حركة هبت واضطربت وكذا يقول أكثر القدماء أنَّ الريح سَيِّلان المَوَاء ويزعمون أنَّ هبوبها مرود الشمس بالأرض فيرتفع منها البُخار فإذا كان البخار رَطْبًا كان مادةً الأمطار وإن كان يابسًا كان مادةً الرياح وهذا جائز أن يجعل الله مرود الشمس على لإثارتها إذا شاء كما جعل السحاب سبيلاً للطير وقد جاء في بعض الأخبار أنَّ الصبا من الجنة والدبور من النار وروينا عن الحسن أنَّه قال الجنوبي يخرج من الجنة فيرث بالنار فمن ثم حرثها والشمال تخرج من النار فتقر بالجنة فمن ثم بردها وهذا والله أعلم وإن صحيحة إضافة التثنية لا من التبعيض<sup>١</sup> كما يقال للرجل الفاضل هو من الملائكة والشرير هو من الشياطين يراد به التشبيه بهم لا من جسمهم وجملتهم والمتجمعون يزعمون أنَّ حرارة الجنوب لمجدها من بلاد حارة فتقرب الشمس منها وبرد الشمال الغيم والسحاب والاندأ والضباب فهى بخار يرتفع من الأرض

فتصر<sup>١</sup> Ms.

كذى في الأصل Add. marg.

وقال عز ذكره الله الذي يرسل الرياح فتثير سحاباً فأخبر  
أنها باعثة الغيم ومُثيرة السحاب وقال تعالى وارسلنا الرياح لواقع  
فأخبر أنها تلقي الشجر والأرض قال الله تعالى وفي عاد اذ  
ارسلنا عليهم الريح العقيم فأخبر أنها ضد الريح اللاحقة لأنها  
عذاب واللاحقة رحمة وصح عن النبي صلعم أنه قال نصرت بالصبا  
وأهلتك عاداً بالدبور وما جنوب إلا صب الله بها غياثاً وروى لا  
بنيسو الريح فأنها نفس الرحمن وقال المفسرون ان الله تنفس  
بها عن كم الأرض وكربة الحلق بما ينزل بها من الغيث وتروح  
من الماء وقيل الريح نفس ملك والله أعلم والريح أربع الصبا  
والجنوب والشمال والدبور ويقال الريح واحدة وإنما يختلف في  
المب من الجهات فالصبا هي القبول وخرجها بين المشرقين  
مشرق الصيف ومشرق الشتاء من مطلع الذراع إلى مطلع  
سعد الذايغ والدبور يقابلها والجنوب مخرجها ما بين مشرق  
الشتاء إلى مغرب الشتاء من مطلع سعد الذايغ إلى مسقط  
القرب والشمال يقابلها والمطالع مائة وثمانون والمغارب مائة  
وثمانون لكل مطلع ريح وكل مغرب ريح وكلها داخلة في

الكواكب لعلة من العلل أو يقرن الله إليه عذاباً للشياطين  
 [f<sup>o</sup> 44 r<sup>o</sup>] وقد سئل الزُّهْرِيُّ هل كانت السمااء تحرس في الجاهلية  
 قال نعم فلما بُعثَ مُحَمَّد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وُشِدَّرَ وَمِنَ الْمُنْجَيِّنِ مِنْ  
 يَزْعُمُ أَنَّهُ يَجْلِدُ<sup>١</sup> السمااء وَحْكَ عن بعضهم أَنَّهُ قَالَ بِمَنْزَلَةِ  
 الشَّرَارَةِ تَسْقُطُ مِنَ الْأَثَيْرِ فَيَطْفَأُ عَلَى الْمَكَانِ وَزَعَمَ بَعْضُهُمْ أَنَّهُ  
 بِرْغُوثُ مِنَ الشَّمْسِ مَعَ اخْتِلَافِ كَثِيرٍ وَاتَّخَلَّفُوا فِي الْمَجْرَةِ فَحَكِيَ  
 افْلُو طَرَخْسُ<sup>٢</sup> عَنْ بَعْضِهِمْ أَنَّهُ فَلَكٌ وَسَحَابٌ وَعَنْ بَعْضِهِمْ أَنَّهُ  
 اسْتِنَارَةٌ كَوَاكِبٌ كَثِيرَةٌ صَفَارٌ مَتَّصِلَةٌ بَعْضُهَا بَعْضٌ وَعَنْ بَعْضِهِمْ أَنَّهُ  
 تَخْيِيلٌ فِي الْعَيْنِ وَعَنْ بَعْضِهِمْ أَنَّ مَسِيرَ الشَّمْسِ كَانَ أَوَّلًا عَلَيْهِ  
 وَقَالَ ارْسَطَاطَالِيسُ أَنَّهُ التَّهَابُ بُخارٌ يَابِسٌ كَثِيرٌ مَتَّصِلٌ فِي صُورَةِ  
 النَّارِ تَحْتَ الْكَوَاكِبِ الْمُخِيَّرَةِ وَمِنَ الْمُسْلِيْنِ مَنْ يُسَمِّيُّهَا بَابَ السَّمَااءِ  
 وَمِنْهُمْ مَنْ يُسَمِّيُّهَا شَرْجَ السَّمَااءِ،

ذَكْرُ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ وَالْأَنْدَاءِ، وَالرَّعْدِ وَالْبَرْقِ وَغَيْرِ ذَلِكِ مَمَّا

يَعْتَرِضُ فِي الْجَوَّ، اخْتَلَفُوا فِي الرِّيَاحِ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَهُوَ الَّذِي

يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بِشَرَّاً بَيْنَ يَدِيهِ رَحْمَتَهُ فَأَخْبَرَ أَنَّهَا بُشَّرَى الْمَطْرِ

١. مُحَمَّد.

٢. افْلُو طَرَخْس.

فِي وَجْهِهِ وَحْكى عَنْ دِيْقَرِيْطِيسُ<sup>١</sup> أَنَّ جَسْمَ الْقَمَرِ مُسْتَنِيرٌ صَابُ  
فِيْهِ سَطْوَحَ وَأَوْدِيَةٍ وَجَبَلَ فَلَذْلَكَ مَا يُرِيْ في وَجْهِهِ وَزَعْمَ  
بَعْضُهُمْ أَنَّهُ سَحَابٌ مُسْتَنِيرٌ يَلْتَهِبُ وَقَالَ قَوْمٌ أَنَّهُ عَيْنٌ صَقِيلَةٌ  
كَالْمَرَآةِ يَقْبِلُ ضَوْءَهُ مِنَ الشَّمْسِ إِذَا مَا قَابَلَهَا فَذَلِكَ الْجَبَلُ فِي  
وَجْهِهِ مَا قَابَلَهُ مِنْ عَيْنِ الشَّمْسِ وَالْأَمْرُ فِي هَذَا سَهْلٌ وَذَلِكَ  
أَنَّهُ لَوْ كَانَ كَمَا زَعْمَ الْقَوْمِ كَانَ يَمْحُوا اللَّهَ إِيَّاهُ كَمَا جَاءَ فِي الْحَبْرِ  
إِمَّا لَحْقَ جِبَالٍ<sup>٢</sup> فِيهِ أَوْ بِاظْهَارِ جِبَالٍ أَوْ بِمَا شَاءَ وَانْخَلَفُوا فِي  
إِنْقَضَاضِ الْكَوَافِكِ فَقَالَ الْمُسْلِمُونَ هُوَ رِجُومُ الشَّيَاطِينِ كَمَا قَالَ  
اللَّهُ تَعَالَى وَقَلَّمَا يُنَكِّرُ الصُّورَ الرُّوحَانِيَّةَ فِي السَّمَاءِ إِلَّا أَهْلُ التَّعْطِيلِ  
وَالْإِلَادَ ثُمَّ هُمْ مُقْرَرُونَ بِتَأْثِيرِ الْفَلَكِ وَالْكَوَافِكِ وَمَا فِيهَا فَلَا مَعْنَى  
لِإِنْكَارِهِمْ اسْتِرَاقَ مَنْ يَسْتَرِقُ السَّمْعَ مَعَ مَنْ أَنْكَرَ الصُّورَ  
السَّمَاوِيَّةَ فَهُوَ الْأَرْضِيَّةَ مِنَ الْجِنِّ وَالشَّيَاطِينِ أَنْكَرَ فَإِنْ قِيلَ لَمْ  
تَزُلِ الْكَوَافِكَ تَنْقَضْ وَإِنْمَ تَرْعُونَ أَنَّ السَّمَاءَ حُرْسَتْ عَنْدَ مَبْعَثِ  
النَّبِيِّ صَلَّعُمْ قِيلَ إِنْقَضَاضُ الْكَوَافِكَ لَيْسَ كُلُّهُ رِجُومًا الشَّيَاطِينِ  
وَلَعَلَّ الَّذِي يَرْجُونَ بِهِ لَا يَشْعُرُ بِهِ أَحَدٌ وَلَا يَرَاهُ أَوْ يَنْقَضُ

<sup>١</sup> دِيْقَرِيْطِيسُ Ms.

<sup>٢</sup> حَبَالٌ Ms.

بانسداد القعر الذى في تقويسه وأما افلاطن وارسطاطاليس  
 والخلاف منهم فيرون الكسوفات بدخولها تحت ظل الأرض  
 وذلك اذا كانت الشمس تحت الأرض والقمر في مقابلتها وكانا  
 في طريقة واحدة وقع ظل الأرض على جرمي فحال بينه وبين  
 الشمس المضيئة له لأن ضوءه من الشمس وأما كسوف  
 الشمس فيبرور القمر تحتها فيعتبر **مذكراً** أن يجعل الله كسوفه  
 بظل الأرض آية للحق يستعثبهم وإن كان سقوطه عن العجلة  
 كما روى ثنيلاً لدخوله تحت ظل الأرض قوله أن عجلة  
 القمر من نور الشمس دمز إلى اقتباس القمر من نور الشمس  
 وقولهم الشمس على عجلة لها ثلاثة وستون عروة يعني به  
 الملك ودرجاته الثلاثة والستين والله أعلم قوله كلما هبطت  
 الشمس من سماء إلى سماء انفجر الصبح يعني بها مسيرها في  
 درجاتها وارتفاعها من منزلة إلى منزلة لأن أهل التنجيم  
 لا يختلفون أنها في سماء واحدة واختلفوا في السواد الذي  
 يرى في وجه القمر فروي المسلمون أنه لطنه ملك ورووا أن  
 القمر كان مثل الشمس فلم يكن يعرف الليل من النهار فأمر  
 الله **الملك** أن يرى جناحه عليه فجاءه فهو ما يرى من السواد

فَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يُرِيَ الْمَبَادَأَ آيَةً يَسْتَعْتِبُهُمْ زَالَ الشَّمْسُ عَنْ  
 تِلْكَ الْجَلَةِ فِي ذَلِكَ الْبَحْرِ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يُعْظِمَ الْآيَةَ  
 وَقَاتِلَ كُلَّهَا وَكَذَلِكَ الْقَمَرَ وَقَدْ قُاتِلَ لَكَ فِي غَيْرِ  
 مَوْضِعٍ أَنَّ الْاعْتِدَادَ عَلَى شَيْءٍ مِّنْ هَذِهِ الْأَخْبَارِ مَا لَمْ يَكُنْ نَصّ  
 كِتَابٌ أَوْ صِدْقٌ خَبْرٌ وَلَكِنْ يُوقَفُ وَلَا يَقْطَعُ عَلَى شَيْءٍ مِّنْهُ حَتَّى  
 يَسْعَ وَالثَّابِتُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ كَسَفَ الشَّمْسُ يَوْمَ مَاتَ  
 ابْنُهُ إِبْرَاهِيمَ عَمَّ فَقَالَ النَّاسُ إِنَّمَا كَسَفَ الشَّمْسُ لِمَوْتِهِ فَخَطَبَ  
 وَقَالَ إِنَّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ آيَاتٌ مِّنْ آيَاتِ اللَّهِ لَا يَنْكَسِفُانِ لِمَوْتِ  
 أَحَدٍ وَلَا حِيَاتِهِ فَإِذَا رَأَيْتُمْ ذَلِكَ فَافْرَزُوهُ إِلَى الصَّلَاةِ  
 وَالْقَدْمَاءِ مُخْتَلِفُونَ فِي الْكَسَوفَاتِ كَمَا حَكَى افْلُو طَرْخَسُ<sup>١</sup> زَعْمَ  
 أَنَّ بَعْضَهُمْ يَرَى كَسُوفَ الشَّمْسِ بِسَيْرِ الْقَمَرِ تَحْتَهَا وَبَعْضُهُمْ يَرَى  
 ذَلِكَ لَانْقَلَابَ جَسْمِ الشَّمْسِ الشَّبِيهِ بِالسَّفِينَةِ فَيَصِيرُ مُقْعَرَهُ  
 إِلَى فَوْقِ وَمُحْدَوْدَبَهُ إِلَى أَسْفَلِ وَبَعْضُهُمْ يَرَى الشَّمْسَ شَمْوَسًا  
 كَثِيرًا وَالْقَمَرَ أَقْمَارًا كَثِيرًا فِي كُلِّ أَقْلَمِ مِنْ أَقْلَمِ الْأَرْضِ وَفِي  
 كُلِّ قَطْعَةٍ وَمِنْطَقَةٍ وَزَمَانٍ وَزَعْمَ بَعْضُهُمْ أَنَّ كَسُوفَ الْقَمَرِ<sup>٢</sup>

<sup>١</sup> افْلُو طَرْخَسُ Ms.

<sup>٢</sup> الشَّمْسُ الْقَمَرُ Ms.

واما نخس الملائكة إياها فيشبه أن يكون تمثيلاً ليكون كما قال  
الشاعر [وهو طرفة بن العبد<sup>١</sup>] [طويل]

ووجه كان الشَّمْسَ أَلْقَتْ رِدَاءَهَا      عَلَيْهِ نَقْعُ اللُّسُونِ لَمْ يَتَخَدَّدِ

فإن كان الخبر محتملاً للتأويل فلا معنى للتسريع إلى التخطئة  
والتكذيب وذهب أن الشمس على عجلة لها ثلاثة  
وستون عروة قد تعلق بكل عروة ملك من الملائكة يجر ونها  
في السماء وكذلك القمر وعجلة القمر من نور الشمس قال  
والبحر موج مكفوف في الهواء كأنه جبل ممدود<sup>٢</sup> ولو بدأ  
الشمس من ذلك البحر لأفتن أهل الأرض حتى يعبدوه من  
دون الله وروى غيره أن الله تعالى قد وكل بعين الشمس  
حتى تغرب فقال في نار حامية لولا ما يزعها من ملائكة الله  
لأحرقت ما عليها وقيل أن الشمس يضي وجهها لأهل السماء  
وظهرها لأهل الأرض قالوا والشمس اذا هبطت من سماء الى  
سماء انفجر الصبح حتى إذا انتهت الى سماء الدنيا اسفر قال وهب

<sup>١</sup> Annotation marginale.

<sup>٢</sup> Ms. مددود.

لا تزال طالعةً على قومٍ غادرةً على قومٍ لأنها دائرةً على كثرةِ  
 الأرض دوراً مستقيماً وقد ينكر كثيرون من الناس نَحْسِ  
 الشمس وإِبَاهَا الطلعَ لأنها مسخةٌ جَمَادٌ غير مكلفةٌ ولا مختارةٌ  
 مع أنَّ الخبر ما أَرَاه يصحٌ وإنْ صحَ فالتأويل والتَّهْليل من  
 ورائه لأنَّ العرشَ مُحيطٌ بالعَالَمِ فَيُحِيطُ ما سجَدَتْ تحتَ العرشِ  
 ولكن دُبُّها فضل بعض البقاع على بعض فوصف بالتقريبِ  
 كَقُولُنَا فَلَان يَعْيَنُ اللَّهُ وَكُلُّ شَيْءٍ يَعْيَنُهُ وَكَقُولُنَا بَيْتُ اللَّهِ  
 وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ وَأَمَّا سجدةُ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ وَالنَّجْوَمِ وَالشَّجَرِ  
 وَغَيْرِ ذَلِكَ مِمَّا يُوصَفُ بِهِ الْأَرْضُ وَالسَّمَاءُ وَسَائِرُ الْخَلْقِ  
 الَّذِي لَيْسُ بُمِيزٍ وَلَا عَاقِلٌ فَهُوَ انتِقَادٌ لِمَا يُرِيدُ مِنْهَا وَتَذَلِّلٌ لِمَا  
 وَضَعَتْ عَلَيْهِ مِنْ طَبِيعَةٍ أَوْ حَرْكَةٍ وَقَلَّةٌ امْتِنَاعُهَا عَلَى صَانِعِهَا وَقَدْ  
 قِيلَ بِلَأَثْرِ الصُّنْعِ فِيهَا يَدِلُّ وَيَحْمِلُ النَّاظِرُ عَلَى السَّجْدَةِ لِصَانِعِهَا  
 فَأَضِيفُ السَّجْدَةِ إِلَيْهَا لِمَا كَانَتْ هِيَ سَبِيلُهُ وَمَنْ يَرِيَ الشَّمْسَ  
 وَالْقَمَرَ وَالْكَوَافِكَ أَحْيَاهُ نَاطِقَةً فَمَا يَنْكِرُ مِنْ سَجْدَهَا وَتَسْبِيحِهَا مَعَ  
 أَنَّا نُبَحِّزُ أَنْ يُحَدِّثَ اللَّهُ فِي الْجَمَادِ مَعْنَى يَسْجُدُ بِهِ وَيَطِيعُ لِأَنَّ  
 ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ غَيْرُ عَزِيزٍ وَقَدْ سَبَقَ ذَكْرُ هَذِهِ الأَشْيَايَ  
 وَمَعْنَى حَقَائِقُهَا عَلَى التَّقْصِيِّ وَالْبَيَانِ فِي كِتَابِ مَعْانِي الْقُرْآنِ

يُسْتَرٌ وَكَلَّا بَعْدَ ازْدَادِ ضُوءٍ حَتَّى إِذَا قَابَلَهَا كَمْ وَأَتَسَقَ  
قال بعض المفسرين في قوله فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيلِ فَهُوَ مَا امْتَهَنَ  
القَمَرَ بِهِ مِنَ الْزِيَادَةِ [f. 43 r] وَالنَّصَانُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ ، ،

ذَكَر طَلُوعُ الشَّمْسِ وَالقَمَرِ وَكَسْوَفُهُمَا وَانْقَضَاضُ الْكَوَافِكِ وَغَيْرُ  
ذَلِكِ مِمَّا يَتَعَرَّضُ فِي السَّمَاءِ وَرُوِيَ فِي الْأَخْبَارِ أَنَّ الشَّمْسَ  
إِذَا غَرَبَتْ مَرَّتْ حَتَّى تَقْطَعَ الْأَرْضُ فَتَخْرُجَ سَاجِدًا بَيْنَ يَدَيْ  
الْعَرْشِ فَتَسْلِبُ ضُوءَهَا فَتَكْتَسِي نُورًا جَدِيدًا ثُمَّ تُؤْمِرُ أَنَّ  
تَرْجِعَ فَتَطْلُعَ فَتَأْبَىُ ذَلِكَ وَتَقُولُ لَا أَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ يَعْبُدُونِي  
مِنْ دُونِ اللَّهِ حَتَّى يَنْخَسِهَا ثُلُثُ مائَةٍ وَسَتُّونَ مَلَكًا  
فَإِذَا طَلَعَتْ خَلَعَ عَلَيْهَا ثَلَاثٌ حَلَ حَمَرًا وَبِيَضًا وَصَفَرًا وَكَذَلِكَ  
مَا يُرَى مِنْ تَغْيِيرٍ أَوْ أَنْهَا عِنْدَ طَلَوعِهَا وَأَشِدَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيهَا  
رَوَى قَوْلُ أُمِّيَّةَ [كَامِلٌ]

وَالشَّمْسُ تَصْبِحُ كُلَّ آخِرِ لِيَلَةٍ حَمَزَاءَ تَضْحِي لَوْنُهَا يَسْتَوْقَدُ  
تَأْبَى فَإِذَا تَطْلُعَ لَنَا فِي رِسْلَاهَا إِمَّا مُعَذَّبٌ إِمَّا مُجَلَّدٌ

فَقَلَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَلَى آلِهِ صَدَقَ وَعِنْدَ أَهْلِ النَّجْوَمِ الشَّمْسِ

يُسْتَسْرَ [Ms.] .

فَتَأْبَى [Ms.] .

فوقه واستفرغ ثم عاد في تسلّم الأرواح من الكواكب حتى  
 يعود مُلِيًّا فاعتبر بهذه العجائب واتبع كتاب الله عز وجل  
وما صَحَّ عن رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وما يقول الله تعالى  
وجعل الشمس سراجًا والقمر نورًا لأن السراج يجمعها وكذلك  
خبره عن الكواكب حيث قال فاتّبِعْ شهاب ثاقب قال  
وجعل القمر فيهن نورًا وجلة القول أن كل ما رُوى في هذا  
الباب عن القدماء وأصحاب النجوم مما لم يكن نصًا للتوحيد  
وابطأً للشريعة أو جحدًا للعيان فوقوف على سبيل الجواز  
والإمكان قال الله تعالى رب المشرقين ورب المغاربين وقال  
تعالى رب المشرق والمغارب على الجميع رب المشرق والمغرب  
على الإرسال وذلك أن للشمس مائة وثمانين مشرقاً  
ومائة وثمانين مغارباً تطلع كل يوم من مشرق وتغرب  
في مغرب يقابلها والمشرقان مشرق أطول يوم في السنة  
عند حلول الشمس برأس السرطان وأقصر يوم عند حلولها  
برأس الجدي ومغاربها مُحاذياً بهما على السواء وقال لا  
الشمس ينبعى لها ان تدرك القمر فأخبر أنهما يتقاربان ولا  
يتداركان وكما دنا من الشمس متزللة انفع ضوء حتى

وأَمَا السِّيَارَةُ فَالشَّمْسُ أَعْظَمُ مِنَ الْأَرْضِ مائَةً مَرَّةً وَسَتِينَ  
مَرَّةً وَنِيفًا كَمَا قَلَّا وَزُحِلَّ مِثْلُ الْأَرْضِ سِعَةً وَتِسْعَينَ مَرَّةً وَنِيفًا  
وَالْمَشْتَرِي مِثْلُ الْأَرْضِ أَحَدِي وَثَانِيَنَ مَرَّةً وَنِصْفًا وَرُبْعًا وَالْمَرْيَخُ  
مِثْلُ الْأَرْضِ <sup>١</sup> مَرَّةً وَنِصْفًا وَالْزُّهْرَةُ مِثْلُ الْأَرْضِ أَرْبَعَا  
وَأَرْبَعِينَ مَرَّةً وَعُطَارِدُ مِثْلُ الْأَرْضِ اثْنَيْنِ وَسَتِينَ مَرَّةً وَالْقَمَرُ  
مِثْلُ الْأَرْضِ تِسْعَةً وَثَلَاثِينَ مَرَّةً وَرُبْعًا وَاللَّهُ أَعْلَمُ وَاتَّخَلَّفُوا فِي  
أَجْرَامِ الْكَوَاكِبِ وَاسْكَانِهَا كَمَا اخْتَلَّفُوا فِي الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ فَرَعُومُ  
أَنَّهَا أَنْوَارٌ كُرْبَيَّةٌ وَكَانَ ارْسَطَاطَالِيسُ يَرِي الْكَوَاكِبَ حِيَّةً وَلَهَا  
النَّفَسُ النَّاطِقَةُ قَالَ فَذَلِكَ يَدِلُّ عَلَى اتِّفَاقِ النَّفَسِ النَّاطِقَةِ  
الْحَيْوَانِيَّةِ وَزَعْمُ بَعْضِهِمْ أَنَّ الْكَوَاكِبَ لَهَا صُورٌ كَصُورِ الْخَلْقِ  
وَمِنْهُمْ مَنْ يَزْعُمُ أَنَّهَا إِلَمَةٌ وَزَعْمُ آخَرُونَ أَنَّهَا مَلَائِكَةٌ وَقَالَ  
قَوْمٌ أَنَّ الْكَوَاكِبَ وَالشَّمْسِ وَالْقَمَرِ تَنْشَأُ فِي الْمَشْرِقِ وَتَبَيَّنَ فِي  
الْمَغْرِبِ وَزَعْمُ قَوْمٍ أَنَّ الْكَوَاكِبَ وَالشَّمْسِ وَالْقَمَرِ فِي فَلَكٍ وَاحِدٍ  
لَا فِي أَفْلَاكٍ مُخْتَلِفةٍ وَقَرَأَتُ فِي كِتَابِ الْخُرْمَيَّةِ أَنَّ الْكَوَاكِبَ  
كُرَّيٌّ وَثُقَبٌ وَإِنَّهَا تَنْزَعُ أَرْوَاحَ الْخَلَائِقِ وَتَسْلِمُهَا إِلَى الْقَمَرِ فَذَلِكَ  
زِيَادَةُ الْقَمَرِ حَتَّى إِذَا انْتَهَى فِي الْكَمَالِ وَالْتَّمَامِ غَايَتِهِ سَلَمَهَا إِلَى مَنْ

<sup>١</sup> كذا في الأصل Lacune; Ms.

والنور قريب في المعنى والله أعلم واختلفوا في شكل الشمس  
والقمر وانكواكب فحکى عن الرواقيين أنهم يرون هذه الأشكال  
كُرية كما العالم كُرى وعن بعضهم أن شكلها شكل السفينة  
المقرعة الملؤة ناراً وقال طائفة منهم أن النجوم بنزلة المسامير  
المسورة في الجوهر الجليدي والفصوص [٤٢٥٠] المركبة وقال  
قوم هى صفاتٍ دقاد والله أعلم واختلفوا في جرم القمر فحکى  
بعضهم ان جرم القمر سحاب مستدير وافلاطون يقول الجوهر  
الناري في تركيب القمر جسم صلب مستدير فيه سطوح وجبار  
وأودية ويحتاج ما يرى في وجهه من الاذ واسکثر المنجمة  
يزعمون أنه عين صقيلة تقبل من ضوء الشمس ولذلك  
يتسق في المقابلة وكذلك النجوم فأخذ ضوءها من الشمس  
والله أعلم واختلفوا في عظم القمر والكواكب فحکى عن بعضهم  
أنه مثل الشمس وعن بعضهم أنه أصغر منها وزعم قوم أنه  
اعظم من الأرض وزعم الآخرون أن الأرض اعظم منه والمنجمة  
منهم من يزعم أن أصغر كوكب من الكواكب الثابتة هو أعظم  
من الأرض ست عشر مرّة وأكبرها أربع مائة وعشرين مرّة

المقدار الذي يراها وعامة المتجهين على أنّ الشمس أعظم من الأرض مائة وستّ وستين مرّة وربع ثُن مرّة فانظر إلى هذا الاختلاف الظاهر والتفاوت البَيْن وهل يستحيز ذو عقل عيب المسلمين في روایتهم مع ما يرى من اختلاف أصحابه واختلاف قولهم واختلفوا في جرم الشمس فمحى عن ارسطاطاليس أنه كان يرى جرم الشمس من العنصر الخامس وكذلك جرم الفلك وعن افلاطون أنه كان يرى أكثر جوهر الشمس ناراً وعن الرواقيين أنهم يرون الشمس جوهرًا عقليًا يرتفع من البحر ومنهم من يزعم أنّ جرم الشمس كالخِضراء المستيرة<sup>١</sup> ومنهم من يراه كالزجاج تقبل استئنارة النار التي في أعلى العالم ويبعث الضوء اليها فيكون الشمس على رأيه ثلاثة<sup>٢</sup> أحدها التي في أعلى العالم في السماء وهي نارية والثانية التي تكون على سبيل المرأة والثالثة الانعكاس الذي يعكس اليها بضوءه ومنهم من يقول أنّ جوهر الشمس أرضي متخلخل كالغيم ليتهب ناراً وأمّا المسلمين فما بينهم يقولون إنّما خلقت من نور ومنهم من يقول من نار والنار

<sup>١</sup> المسرة.

<sup>٢</sup> ملما.

الشمس والقمر والنجم مسخرات بأمره وقد رويت في النجوم  
روايات ما يحكي بعضها ويضيف<sup>١</sup> العلم إلى الله عز وجل<sup>٢</sup>،

ذكر صورة الشمس والقمر والنجم وما فيها روى أبو حذيفة  
عن عطاء أنه قال بلغني أنه قال الشمس والقمر طولهما  
وعرضهما تسع مائة فرسخ في تسع مائة فرسخ قال الضحاك  
فحسبناه فوجدناه تسع آلاف فرسخ والشمس اعظم من القمر قال  
واعظم الكواكب اثنا عشر فرسخاً في اثنى عشر فرسخاً وروينا عن  
عكرمة انه قال سعة الشمس مثل الدنيا وتلتها وسعة القمر  
مثل الدنيا سواء وعن مقاتل [أنه] قال الكواكب معلقة من  
السماء كالقناديل قالوا وخلقت الشمس والقمر والنجم من  
نور العرش هذا قول أهل الإسلام من غير رواية من كتاب ولا  
خبر صادر واختلف القدماء في ذلك فمحكي أفلوطين<sup>٣</sup> عن  
بعضهم أنه كان يرى الشمس مساوية في عظمها الأرض وأن  
الدائرة التي يصير عليها هي مثل الأرض تسعًا وعشرين مرّة وعن  
بعضهم أنه قال هي تسعة أقدام الرجل وعن بعضهم أنها في

<sup>١</sup> Addition marginale.

<sup>٢</sup> Ms. أفلوطين.

والزُّرْبة والصرفَة والعوَاء والسمَّاك والغَفْرُ والنِّبَانِ والإِكْلِيلُ  
 والقلبُ والشَّوْلَةُ والنِّعَامُ والنِّبَلَةُ وسَعْدُ الدَّابِحِ وسَعْدُ بُلْعَ<sup>١</sup>  
 وسَعْدُ السَّعُودُ وسَعْدُ الْأَخْبِيَةِ وفَرْعَ<sup>٢</sup> الْأَوَّلُ وفَرْعَ<sup>٣</sup> الثَّانِي وَبَطْنُ  
 الْحَوْتِ، كُلُّ بَرْجٍ مِنْهَا مِنْزَلٌ وَثُلَثُ مِنْزَلٍ فِيمَا يَقْطَعُهُ الشَّمْسُ  
 فِي السَّنَةِ وَيَقْطَعُهُ الْقَمَرُ فِي الشَّهْرِ يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى وَالْقَمَرُ قَدَرْنَاهُ  
 مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ فِنِ الْبَرْوَجِ ثَلَثَةُ نَارِيَةٍ  
 [٤٢٥٠] الْحَمْلُ وَالْأَسْدُ وَالْقَوْسُ وَثَلَثَةُ هَوَائِيَّةُ الْجَبَوْزَاءِ وَالْمِيزَانُ  
 وَالدَّلْوُ وَثَلَثَةُ مَائِيَّةُ السَّرْطَانِ وَالْعَرْقَبِ وَالْحَوْتِ وَثَلَثَةُ أَرْضِيَّةُ  
 النُّورِ وَالسَّبْلَةِ وَالْجَدِيدِ وَذَلِكَ أَنَّهَا خُلِقَتْ مِنْ هَذِهِ الطَّبَائِعِ  
 وَأَعْلَمُ أَنْ إِضَافَةَ الْفَعْلِ الْاِخْتِيَارِيِّ إِلَى الْبَرْوَجِ وَالنَّجُومِ مِنْ أَعْظَمِ  
 الْخَطَاءِ وَالْخَطَلِ أَنَّهَا هِيَ مَخْلُوقَةٌ مَسْخَرَةٌ<sup>٤</sup> مُوْضِوَّةٌ عَلَى مَا أَرَادَ  
 اللَّهُ مِنْهَا كَسَارَ السَّمَوَاتِ وَالْجَوَامِدِ الْمَخْلُوقَةِ عَلَى طَبَاعِهَا وَكَمَا  
 جَعَلَ النَّارَ مُحْرَقةً وَالْمَاءَ مُرْظَبَةً قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَسَخَرَ لَكُمْ

<sup>١</sup> والشُّوكَةُ. Ms.

<sup>٢</sup> بُلْعٌ. Ms.

<sup>٣</sup> فَرْعَوْعٌ. Ms.

<sup>٤</sup> مَسْخَرَةٌ. Ms.

ظاهرة ولقد استدلّ المحققون من أهل التنّبّع على التوحيد  
 بدلالة ما اعظم خطرها وأسنى رتبتها قالوا لِمَا رأينا الفلك  
 متحرّكًا فاضطرار علناً أنّ حركته من شئ غير متحرّك لأنّه  
 إن كان المحرّك له متحرّكًا لزم ان يكون ذلك إلى ما  
 لا نهاية له والفلك دائم الحركة فقوّة المحرّك له غير ذات  
 نهاية فليس يمكن أن يكون جسمًا بل يجب أن يكون محرّكًا  
 لأجسام وكما لا نهاية لقوته فليس إذاً هو بائنٍ ولا فاسد  
 قالوا فانظروا كيف أدركنا الخالق الصانع المبدئ المبدع  
 المحرّك للأشياء من الأشياء الظاهرة المعروفة المدركة بالحواس  
 وانه أزلٌ ذو قوّة وقدرة غير ذات نهاية ولا متحرّك ولا فاسد  
 ولا متكوّن تبارك وتعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً ، فالبروج  
 اثني عشر ينزل الشمس كلّ شهر من شهود السنة برجاً منها  
 فأولها الحمل ثم الشور ثم الجوزاء ثم السرطان ثم الأسد ثم  
 السنبلة ثم الميزان ثم العقرب ثم القوس ثم الجدي ثم الدلو ثم  
 الحوت ، وهذه البروج مقسومة على ثانية وعشرين جزءاً تسمى  
 منازل القمر ينزل القمر منها كلّ ليلة منزلًا وهي الشّرطان والبطّين  
 والثُّريّا والمدّران والمفعنة والمنعة والذراع والثرة والطرف والجبهة

منهما بيتاً واحداً ومعنى البيت أَنَّه يحلّه في قصبه ويزيد سلطانه وشرفه فيه فالأَسد بيت الشمس والسرطان بيت القمر والمجدى والدَّلُو بيت زحل والقوس والحوت بيتاً المشتري والحمل والعقرب بيتاً المريخ والثور والميزان بيتاً الزهرة والجوزاء والسبة بيتاً عطارد وسفرد بمثابة الله وعونه كتاباً لطيفاً في ذكر النجوم وما يصح فيها ويافق قول أهل الحق فما أرى الجهم قد استحقوا بها كل الاستخفاف ووضعوا من شأن متعاطيها وصغروا من اقدارها لتحمل الزرقاء والكمان بها وتترنّع أبواعها إلى الأحكام التي عينها الله عن خلقه واستثار نفسه بعلمها دونهم وكيف المدخل إليها والمأخذ فإن جحده البرهان ورد العيان نقص عظيم عند أهل البيان وذوى الأديان قال

الله عزّ وجلّ والسماء ذات البروج وقال تبارك الذي جعل في السماء بروجاً وجعل فيها سراجاً وقراً منيراً وقال تعالى أفلم ينظروا إلى السماء فوقيهم كيف بنيناها وزينناها وما لها من فروج وقال سُرُّيهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبيّن لهم أنَّه الحق وقال تعالى أنَّ في خلق السماوات والأرض واختلف الليل والنهار لآيات لأولى الألباب مع آى كثيرة ودلائل

فأخبر أنَّ في النجوم زينة وحراسة وهداية وقال عز ذكره  
فلا أقسم بالخَسِنِ الجوارِ الْكَسَنِ وقال كثير من أهل التفسير  
 أَنَّ الْكَوَاكِبَ السِّيَارَةَ التَّحِيرَةَ فَأَوْلَمَنْ زُحلَ فِي السَّمَاءِ السَّابِعَةِ  
 بَارِدَ الطَّبِيعَةِ وَهُوَ أَبْطَأُ الْكَوَاكِبَ سِيرًا وَالثَّانِي الْمُشْتَرِي فِي السَّمَاءِ  
 السَّادِسَةِ مُعْتَدِلَ الطَّبِيعَ وَالثَّالِثُ الْمَرْيَخُ فِي السَّمَاءِ الْخَامِسَةِ حَارِّاً  
 الطَّبِيعَ وَالرَّابِعُ الشَّمْسُ فِي السَّمَاءِ الرَّابِعَةِ حَارِّاً الطَّبِيعَ وَالخَامِسُ  
 الزُّهْرَةُ فِي السَّمَاءِ الشَّالِثَةِ رَطْبَةُ الطَّبِيعَ وَالسَّادِسُ عَطَارِدُ فِي  
 السَّمَاءِ الثَّانِيَةِ مَازَاجُ الطَّبِيعَ وَالسَّابِعُ الْقَمَرُ فِي السَّمَاءِ الدُّنْيَا بَارِدُ  
 الطَّبِيعَ وَهُوَ أَسْرَعُ الْكَوَاكِبَ سِيرًا وَكُلُّ هَذِهِ الْكَوَاكِبَ سُعُودٌ إِلَّا  
 زُحلُ وَالْمَرْيَخُ وَقَدْ تَبَيَّنَ عَنْهُنَّ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ فَيُقَالُ سَعْدَانٌ  
 وَنَحْسَانٌ وَمَازَاجٌ فَالسَّعْدَانُ الْمُشْتَرِيُّ وَالْزُّهْرَةُ وَالنَّحْسَانُ زُحلٌ  
 وَالْمَرْيَخُ وَالْمَازَاجُ عَطَارِدُ مَعَ النَّحْوسِ نَحْسٌ وَمَعَ السَّعْدَوْدُ سَعْدٌ  
 وَالنَّيْرَانُ الشَّمْسُ [٤١٥٠] وَالْقَمَرُ فَالشَّمْسُ مُثْلُ الْمَلِكِ وَالْقَمَرُ  
 مُثْلُ الْوَزِيرِ لَهُ زُحلٌ كَالشِّيخِ ذِي الرَّأْيِ السَّدِيدِ وَالْمُشْتَرِيُّ  
 كَالْقَاضِيِّ الْعَادِلِ وَالْمَرْيَخُ كَالشُّرْطِيِّ الْمُعَذِّبِ وَالْزُّهْرَةُ كَالْمَرْأَةِ  
 الْحَسَنَةِ وَعَطَارِدُ كَالْكَاتِبِ وَكُلُّ كَوْكَبٍ مِّنْ هَذِهِ الْكَوَاكِبِ  
 بَيْتَانٌ مِّنَ الْبَرْوَجِ الْأَثَنِيِّ عَشَرِ إِلَّا النَّيْرَانُ فَيَانٌ لَّكُلِّهِ وَاحِدٌ

الأخبار في غير حديث المراج و هكذا كلّه جائز في حد  
الإمكان لأنّا قد علمنا أنّ ما تعلّى عن وجه الأرض دخل في  
حد الروحانيين فكلّ ما ارتفع درجةً ازداد لطافةً و رقةً وليس  
البيت كلّه من طين و خشب ولا بحر الماء المجتمع وقد قلنا  
هذا إنّ ما خرج عن هذا العالم الأسفل فقد انقطعت النسبة  
إلا في التسمية ولا يختلف مخالفونا أنّ المطر قبل أن ينزل أجزاءً  
متفرقةً لطيفةً ومن لطف أجزاءه ثمّسكتُ في السماء فغير مستنكر  
أن يكون في السماء بحرٌ على هيئة أجزاء المطر وكذلك البرد  
والثلج مع هذه روایة الضحاك وأكثر المسلمين على خلافها  
وذلك روایة وهب في الطير والحجر وإنما الاجتماع في كون  
الملائكة في السماء قد أجازت جماعة من القدماء أن يكون في  
العلو سباع وبهائم غير محسوسة للطافة أجسامها فما ينقوم ممن  
أقر بصورة الملائكة ،

---

صفة الكواكب والنجموم قال الله تعالى إنا زينا السماء الدنيا  
بزينة الكواكب وحفظنا من كل شيطان ماردٍ وقال تعالى  
وهو الذي جعل لكم النجوم لتهتدوا بها في ظلمات البر والبحر

قامـت الـقيـامـة وـرـوـي عنـ اـبـن مـسـعـود رـضـى اللـه عـنـه أـنـه  
 قالـ لـيـس سـنـة بـأـقـلـ مـطـراـ منـ سـنـة وـاـكـن اللـه قـسـم هـذـهـ  
 الأـرـزـاقـ فـجـعـلـهـا مـنـ هـذـا الـقـطـرـ فـإـذـا عـمـلـ قـوـمـ بـالـمـاعـصـى حـوـلـ  
ذـلـكـ إـلـى غـيـرـهـمـ وـقـدـ فـسـرـ بـضـهـمـ وـفـي السـمـاءـ رـزـقـكـ وـمـا  
تـوعـدـونـ<sup>١</sup> الـمـطـرـ وـزـعـمـ وـهـبـ أـنـ اللـهـ خـلـقـ فـي الـهـوـاءـ طـيـرـاـ أـسـوـدـ  
فـهـىـ الـتـىـ طـارـتـ بـالـحـجـارـةـ عـلـىـ لـوـطـ وـعـلـىـ اـصـحـابـ الـفـيلـ وـرـوـيـ  
ابـنـ اـسـحـقـ عـنـ النـبـيـ صـلـعـ اـنـهـ قـالـ إـنـ مـاـ خـلـقـ اللـهـ دـيـكـاـ  
بـرـائـهـ تـحـتـ الـأـرـضـ السـابـعـةـ وـعـرـفـهـ مـنـطـوـ تـحـتـ الـعـرـشـ قـدـ أـحـاطـ  
جـنـاحـاهـ بـالـأـفـقـيـنـ فـإـذـا بـقـىـ ثـلـثـ الـلـيـلـ الـأـخـيـرـ ضـرـبـ بـجـنـاحـيـهـ  
ثـمـ قـالـ سـبـحـانـ رـبـنـاـ الـمـلـكـ الـقـدـوـسـ فـيـسـعـهـاـ مـنـ بـيـنـ الـحـافـقـيـنـ  
فـتـرـوـنـ أـنـ الـدـيـكـيـةـ إـذـا سـمـعـتـ ذـلـكـ وـرـوـيـ أـنـ فـيـ السـمـاءـ  
مـوـجاـ مـكـفـوـفاـ وـقـيلـ دـوـنـ السـمـاءـ بـحـرـ مـكـفـوـفـ فـيـ مـجـارـيـ السـمـسـ  
وـالـقـمـرـ وـالـجـوـارـىـ الـخـسـ وـزـعـمـ بـضـهـمـ اـنـ ذـلـكـ قـولـهـ وـالـبـحـرـ  
الـمـسـجـورـ<sup>٢</sup> قـالـواـ وـلـيـسـ فـيـ السـمـاـوـاتـ السـيـعـ مـوـضـعـ قـدـمـ إـلـاـ وـفـيـهـ  
مـلـكـ قـائـمـ اوـ رـاكـعـ اوـ سـاجـدـ وـجـآـ، فـيـ حـدـيـثـ الـمـعـارـاجـ بـعـجـيبـ  
الـصـفـةـ لـلـخـلـقـ الـذـىـ فـيـ السـمـاـوـاتـ وـالـلـهـ اـعـلـمـ وـهـكـذاـ جـاءـتـ

<sup>١</sup> Qor., ch. LI, v. 22.

<sup>٢</sup> Qor., ch. LII, v. 6.

أهل التفسير أَنَّهُ الجنةٌ فَقَالَ قَدْمًاٌ فِي تَرْبِيبِ الْعَوَالِمِ بَعْدَ ذِكْرِ الْفَلَكِ الْمُسْتَقِيمِ وَأَنَّهُ الثَّامِنُ أَوَ التَّاسِعُ عَلَى اختِلافِهِمْ إِنْ فَوْقَ الْأَفْلَاكِ كَلَّهَا عَالَمُ النُّفُوسِ مُحِيطٌ بِجَمِيعِهَا ثُمَّ فَوْقَهُ عَالَمٌ  
الْعُقْلِ مُسْبُولٌ عَلَى هَذِهِ الْعَوَالِمِ وَالْبَارِئُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فَوْقَ ذَلِكَ كَلَّهُ فَإِنْ أَرَادُوا الْمَسَافَةَ فَقَرِيبٌ مِّنْ قَوْلِ بَعْضِ الْمُسْلِمِينَ<sup>١</sup>  
وَإِنْ أَرَادُوا الرَّفْعَةَ وَالْعَظَمَةَ وَالْعُلُوَّ كَانَ أَقْرَبُ إِلَى الْحَقِّ وَاللهُ أَعْلَمُ وَأَحْكَمُ وَفِي أَخْبَارِهِ أَصْدَقُ<sup>٢</sup>،

صَفَةٌ مَا فِي الْأَفْلَاكِ وَالسَّمَاوَاتِ كَمَا جَاءَ فِي الْخَبَرِ وَرُوِيَ فِي الْخَبَرِ أَنَّ فِي السَّمَاءِ الدُّنْيَا بَيْتًا بِحَمْدِهِ الْكَعْبَةَ يَقَالُ لَهُ الْصُّرَاحُ يَدْخُلُهُ كُلُّ يَوْمٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ ثُمَّ لَا يَعُودُنَّ إِلَيْهِ أَبَدًا وَقَالَ هُوَ الْبَيْتُ الْمَعْسُورُ وَرُوِيَ أَنَّ أَرْوَاحَ الصَّالِحِينَ تَصْعَدُ إِلَيْهِ قَالَ الْمَالِيُّ  
وَنَحْتَ الْعَرْشِ بِحَرْبٍ مِّنْ مَاءِ أَخْضَرٍ كَمَنِيَ الرَّجُلُ يُحْيِي اللَّهَ بِهِ  
الْمَوْتَى بَيْنَ النَّخْتَيْنِ وَهُوَ الَّذِي قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ صَوْنَ الْقُرْآنِ  
ذِي الذِّكْرِ<sup>٣</sup> وَرُوِيَ [٤١: ٥٠] غَنِيَ الضَّحَّاكُ أَنَّ فِي السَّمَاءِ جَبَّالًا  
مِّنْ بَرَدٍ خَلَقَهُ اللَّهُ مَقْدَارًا مَعْلُومًا كُلَّ سَنَةٍ فَإِذَا فِي ذَلِكَ

<sup>١</sup> An. Ms. ajoute.

<sup>٢</sup> الصراح.

<sup>٣</sup> Qor., ch. XXXVIII, v. 1.

لها في البُعد والقرب والبساط غير محصورة ولا متناهية وأختلف  
في ذات الفلك الذين زعموا أنها جرم فزعمت منهم أنها من  
تركيب الطابع الأربع وقال قوم بل هي طبيعة خامسة خارجة  
عن هذه الطابع والطابع خفيّيات<sup>١</sup> النار والهواء وثقليات  
الأرض والماء والفلك لا خفيف ولا ثقيل وزعم قوم أنه لم  
ودم وقال اعظمهم عندهم رأياً أن الفلك هي ناطق والكواكب  
لها النفس الناطقة ورأيت في كتب بعض المفسرين ميلاً إلى  
هذا الرأي واحتاج له بقول الله تعالى قاتاً أتينا طائين<sup>٢</sup>  
والنطق قد يكون بالعبارة والبيان وبالدلالة والأثر،

صفة ما فوق الفلك قال المسلمين فوق الأفلاك العرش وفوق  
العرش ما الله به عالم ومنهم من يقول فوق العرش الباري  
عز وجل وهذا قول سديد وهو من شعار الإسلام ما لم يوصف  
بالمكان والتكمّل لأن فوق يحتمل وجودها من التأويل ومن  
قال بوجود الجنة في الوقت قال هي في السماء السابعة واحتاج  
بقوله عز وجل وفي السماء رزقكم وما توعدون<sup>٣</sup> قال كثير من

<sup>١</sup> حقائق.

<sup>٢</sup> Qor., ch. XLI, v. 10.

<sup>٣</sup> Qor., ch. LI, v. 22.

دورةٌ واحدةٌ من المشرق إلى المغرب وسائر الأفلالك في جوفها  
قدور من المغرب إلى المشرق كمشى التمل على الرحا الدائرة  
بالعكس ومنهم من يقول هو الفلك الثابت وهي التاسعة من  
الأفلالك الضابطة لها وأكثرهم على أنها الثامنة وفيها الكواكب  
الثابتة وفي رواية المسلمين أنَّ من سماءٍ إلى سماءٍ مسيرة خمس  
مائة سنة وما بين كل سماءٍ مسيرة خمس مائة سنة وللقدماء  
في هذا تقديرٌ فزعم الفزارى أنَّ بين فلك وفلك مسيرة  
ثلاثة آلاف سنة وقد ذكر في كتاب المحسطى مقادير اجرام  
الكواكب وابعادها من نقطة الأرض وبعد بعضها من بعضٍ في  
العلوٍ وكم قطرٌ فلكٌ يدور بها وعظم الأفلالك وسعتها وحال  
الأرض وكميتها في الطول والعرض والاستدارة ما الله به عالم  
فإن كان حقاً فهو الوحي لأنَّ قوى الخلق تقتصرُ عن امثاله  
 وإن كان خرزاً وتخميناً فرواية أهل الإسلام أحق وأصدق وإذا  
صحت فهي تحتمل وجهين من التأويل أحدهما البعد في المسافة  
والثاني العجز عن الترقى إليه ومن العجب ضرب من لا يرى  
السماءات والأفلالك أجراماً مركبة ولا أجساماً متحركة<sup>1</sup> خذل

<sup>1</sup> متجزءه Ms.

وَخَرْقَةٌ وَالخِلَافُ الْقَدْمَاءُ فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى قَصْوَرٍ فَهُمْ عَنْهُ  
وَرَوْيَاتٌ أَهْلُ الْإِسْلَامِ لَا يُوجِبُ اعْتِقَادًا مَا لَمْ يَكُنْ إِجْمَاعًا أَوْ  
شَهَادَةً نَصٍّ مِنْ كِتَابٍ أَوْ خَبْرٍ نَبِيٍّ صَادِقٍ مُؤَيَّدٍ بِالْمُعْجَزَاتِ  
الْبَاهِرَةِ اللَّهُمَّ إِلَّا أَنْ يَكُونَ وَفَاقَ فِي الْأَسَمِيِّ لَا فِي الْمَعَانِي  
لِخَالِفَةِ أَجْسَامِ السُّفْلِ أَجْسَامَ الْعُلُوِّ وَقَدْ شَبَّهَ أُمِيَّةُ السَّمَاءِ بِالْزَجَاجِ  
مِنْ جِهَةِ لَوْنِهِ وَلَمْ يُرَوِّ عَنْ أَحَدٍ مِنَ الْفَلَاسِفَةِ وَلَا مِنْ أَهْلِ  
الْكِتَابِ [كَامِلٌ]

فَكَانَ يُرْقَعُ وَالْمَلَائِكَ حَوْلَهُ سُدَّدُ ثُو أَكْلُهُ الْقَوَائِمُ مُجْرَدُ  
خَضْرَاءُ<sup>١</sup> ثَانِيَّةٌ تَظْلِلُ رُؤُسَهُمْ فَوْقَ الدَّوَابِ فَأَسْتَوَتْ لَا يَحْصَدُ  
كَزْجَاجَةَ الغَسْوُلَ أَحْسَنَ صُنْعَاهَا لَمَّا بَنَاهَا رَبُّنَا يَتَجَرَّدُ

صَفَةُ الْفَلَكِ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرُ  
وَلَا الْلَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِلَكٍ يَسْبِحُونَ<sup>٢</sup> قَالَ بَعْضُ  
الْمُفَسِّرِينَ تَدْوَرُ كَدَوْرَانِ الرَّحْا وَأَهْلُ النَّجُومِ يَزْعُمُونَ أَنَّهُ [٤٠ ٧٥]  
الْفَلَكُ الأَعْظَمُ الْمُحيَطُ بِالْأَفْلَكِ السَّبْعَةِ وَلَهَا فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلِلَّيْلِ

<sup>١</sup> وَخَضْرَاءُ. Ms.

<sup>٢</sup> Qor., ch. XXXVI, v. 40.

فأخير أن بعضها فوق بعض وزعم الكلبي أن السماوات فوق الأرض كهيئة القبة الملتصق منها اطرافها وقول الله أحق ان يُنْعَى ما لم يَرِدْ تخصيص صادق او تبيين وروى وهب عن سلان الفارسي رحمة الله أن الله خلق السمااء الدنيا من زمرة خضراء وسماتها يُرْقِعُ<sup>١</sup> وخلق السماء الثانية من فضة يضوء وسماتها كذلك وخلق السماء الثالثة من ياقوطة حتى عد سبع سماوات بأسمائها وجواهرها وروى عن ابن عباس رضي الله عنه أنه قال إن السماء الدنيا من رخام أبيض وإنما خضرتها من خضرة جبل قاف وروى أن السماء موج مكفوّف واختلف القدماء فيه فزعم بعضهم أن جوهر السماء من حديد وزعم بعضهم أنه جوهر صلب وجد بالنار حتى صار مثل الجليد ومنهم من يزعم أنه جوهر ناري وبعضهم يراه جوهرًا مرکبًا من حارٍ وباردٍ وبعضهم يقول هو دخان من بخار الماء تكافف وتصلب وبعضهم يراه جوهرًا خارجًا من مزاج الطائع فكلهم يسمون السماوات الافق فالذى يحب أن يعتقد منه أنه جوهر ما أن لوم لكن كذلك ما قبلت الأعراض التي تراها من سواد الليل

برقعاً . Ms.

وهو كاه انبار ابان ماه هذا ما عليه عامه من يعرفهم [٤٠-٥٠]

أهل الأرض بحدث العالم والأصدق من ذلك ما نطق به

كتب الله أو جاءت به رسله لأنّه لم يشاهد الخلق أحد

فيخبر عنه ولا العقل موجب كيفية ذلك ثم لا شيء احمل

لزيادة واحتاط في الرواية وأكثر تشويشاً واضطراباً من هذا

الباب قال الله تبارك وتعالى خلق السماوات فبدأ بذكر

السماء على الأرض في غير موضع من كتابه ثم قال

أئنكم لتکفرون بالذى خلق الأرض في يومين وتجعلون له

انداداً الآية الى قوله ثم استوى الى السماء وهي دخان<sup>٢</sup>

وقال أئنتم أشد خلقاً أم السماء بناها رفع سُمكها فسوها<sup>٣</sup>

إلى قوله والأرض بعد ذلك دحها<sup>٤</sup> فأخبر أن خلق السماء

كان قبل خلق الأرض وبسط الأرض كان قبل تسوية السماء

وما فيها كما ذكره ابن اسحق ،

صفة السماوات قال الله تعالى خلق سبع سماوات طباقا<sup>٥</sup>

<sup>١</sup> Qor., ch. XLI, v. 8.

<sup>٢</sup> Qor., ch. XLI, v. 10.

<sup>٣</sup> Qor., ch. LXXIX, v. 27-28.

<sup>٤</sup> Qor., ch. LXXIX, v. 30.

<sup>٥</sup> Qor., ch. LXVII, v. 3, et ch. LXXI, v. 14.

الْحَلْ فَأَخْرَجَتِ الْأَرْضَ ذَلِكَ ثُمَّ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لِيَكُنْ  
نُورًا فِي سَفَفِ السَّمَاوَاتِ لِيُيَيْزَأْ بَيْنَ الظَّاهِرَةِ وَالظَّاهِرَةِ وَلِيَكُونَا آيَتَيْنِ  
لِلَّأَيَّامِ وَالشَّهُورِ وَالسَّنَينِ فَكَانَ نُورًا أَكْبَرَ وَأَصْغَرَ  
فَأَكْبَرَ سُلْطَانُ النَّهَارِ وَأَصْغَرَ وَالنَّجُومُ سُلْطَانُ الظَّاهِرَةِ فَرَاهُ  
اللَّهُ حَسَنًا وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى لِيَحْرُكَ الْمَاءَ كُلَّ نَفْسٍ حَيَّةً وَلِيَطِيرَ  
الْطَّيْرَ فِي جَوْفِ السَّفَفِ وَخَلْقَ اللَّهِ تَعَالَى مُثَانِيْنِ عَظَامًا وَحَرَكَ الْمَاءَ  
كُلَّ نَفْسٍ حَيَّةً لِجَنْسِهِ وَكُلَّ طَائِرٍ لِجَنْسِهِ فَرَأَى اللَّهُ ذَلِكَ حَسَنًا  
فَقَالَ انْوَا وَاسْكُنُو وَامْلأُو الْأَرْضَ وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى نَخْلُقُ  
بَشَرًا كَصُورَتِنَا وَشَبَهَنَا وَمَثَلَنَا وَيَكُونُ مُسْلِطًا عَلَى سُكُنِ الْجَهَارِ  
وَطَيْرِ السَّمَاوَاتِ وَدَوَابَ الْأَرْضِ فَخَلَقَ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ وَمَثَلَهُ  
وَشَبَهَهُ، وَمَا الْفَرَسُ فَإِنَّهُمْ يَحْكُونُ عَلَيْهِمْ وَمَوْبِدِيهِمْ<sup>١</sup> أَنَّ  
اللَّهَ خَلَقَ فِي ثَلَاثَةِ وَخَمْسَةِ وَسَيِّنِ يَوْمًا وَوَضَعَ ذَلِكَ عَلَى  
ازْمَنَةٍ كَاهِ انبَارِ دِينِ مَاهٌ وَأَنَّ اولَ ما خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ فِي خَمْسَةِ  
وَارْبَعِينِ يَوْمًا وَهُوَ كَاهِ انبَارِ [دَى]<sup>٢</sup> مَاهٌ وَخَلَقَ الْمَاءَ فِي سَيِّنِ يَوْمًا  
وَهُوَ كَاهِ انبَارِ ارْدِبِيهِشْتَ مَاهٌ وَخَلَقَ النَّبَاتَ فِي ثَلَاثَيْنِ يَوْمًا

<sup>١</sup> وَمَوْنِدِهِمْ Ms.

<sup>٢</sup> عَلَى ارْمَهِ كَاهِ انبَارِ Ms.

الامواج ودحا الأرض من تحت موضع الكعبة عن الكلبى  
والسندي أن الأرض كانت ثكناً كا ثكناً السفينة فأشمخ  
الله جبارها وأرساها بالأوتاد حتى استقرت وتوطدت لقول الله  
تعالى وألقى في الأرض رواسيًّا أن تميد بهم وفي صدر التورية<sup>١</sup>  
التي في أيدي اهل الكتاب أن أول ما خلق الله السماء والأرض  
وكان الأرض خربة خاويةً وكانت الظلمة على الأرض وربع  
الله تعالى يزف على وجه الماء فقال الله ليكن<sup>٢</sup> النور فكان النور  
فرأى الله حسناً فيزه من الظلمة وسماء نهاراً وسمى<sup>٣</sup> الظلمة ليلاً  
وقال ليكن رفيقاً وسط السماء فليحل<sup>٤</sup> بين الماء والسماء فكان  
سقفاً يميز بين الماء الذي أسفل وبين الماء الذي هو أعلى  
وسماء سماء وقال الله ليجمع الماء الذي تحت السماء ول يكن  
البئس فكان كذلك فسوى مجتمع الماء البحار وسمى اليبيس  
الأرض وقال الله ليخرج الأرض الزهر والعشب والشجر ذا

<sup>١</sup> التوراة Ms.

<sup>٢</sup> للي Ms.

<sup>٣</sup> وسمى Ms.

<sup>٤</sup> فليحل Ms.

<sup>٥</sup> السماء Ms.

والأشبه بالصواب وَتَسْوُقُ مَا يَحْكِيهُ أَهْلُ الْكِتَابِ وَلَا يَكْذِبُهُمْ  
إِلَّا فِيمَا يَتِيقَّنُهُ مِنْ وَفَاقِ كَتَابِنَا أَوْ خَبْرِ نَبِيِّنَا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَرَوَى أَبُو  
حَذِيفَةَ عَنْ رَجُلٍ أَسْمَاهُمْ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَمَّا أَرَادَ أَنْ يَخْلُقَ  
السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ سُلْطَنَ الرَّبِيعَ عَلَى الْمَاءِ حَتَّى خَرَبَهُ فَصَارَ مَوْجًا  
وَدَهْنًا وَدَخَانًا فَأَجَدَ الزَّبَدَ فِيهِ أَرْضًا وَأَجَدَ الْمَوْجَ فِيهِ جَبَالًا  
وَأَجَدَ الدَّخَانَ فِيهِ سَمَاً وَرَبَّما يَقُولُ تَغْيِيرٌ فِي الْعِبَارَةِ لِزِيادةِ بَيَانِ  
فَلَيْلُاعِ النَّاظِرِ الْمَعْنَى لَا الْفَظُ وَزَعْمُ مُحَمَّدٍ بْنَ اسْحَاقَ أَنَّ اُولَئِكَ هُمُ  
خَلْقُ اللَّهِ النُّورِ وَالظُّلْمَةِ فِي جَهَنَّمَ لِيَلًا وَجَعَلَ النُّورَ نَهَارًا ثُمَّ  
سَمَكَ السَّمَاوَاتِ السَّبْعَ مِنْ الدَّخَانِ دَخَانَ الْمَاءِ حَتَّى اسْتَقْلَلُ  
وَلَمْ يَحْكِمْهُنَّ وَقَدْ اغْطَشَ فِي السَّمَاوَاتِ الدُّنْيَا لِلَّهِ وَأَخْرَجَ ضَحَاهَا  
فَجَرِيَ مِنْهَا الْلَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَلَيْسَ فِيهَا شَمْسٌ وَلَا قَرْفٌ وَلَا نَجْوَمٌ ثُمَّ  
دَحَا الْأَرْضَ وَأَرْسَاهَا بِالْجَبَالِ وَقَدْرَ فِيهَا الْأَوْقَاتِ ثُمَّ اسْتَوَى  
إِلَى السَّمَاوَاتِ وَهِيَ دَخَانٌ قَالَ فَحَبَّكُمْ وَجَعَلَ فِي السَّمَاوَاتِ الدُّنْيَا  
شَمْسَهَا وَقَرْفَهَا وَنَجْوَمَهَا وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاً أَمْرَهَا وَقَرِيبُ مِنْ  
هَذَا مَا رُوِيَّ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سَلَامَ أَنَّهُ حَكِيَّ عَنِ التَّوْرِيَّةِ  
أَنَّ خَلْقَ الْبَخَارِ الَّذِي خَرَجَ مِنَ الْمَاءِ وَالْجَبَالِ وَالْأَرْضِ مِنْ

## كتاب البدء والتاريخ

### الجزء الثاني

#### الفصل السابع

#### في خلق السماء والأرض وما فيها

قد بثنا مقالات الأُمم في حَدَثَ العالم وَقِدْمَهُ وقد ذكرنا أراءهم في المبادى وَكشَفْنَا عن عُوَارِ كلٍّ من خالق الحق وَدَلَلْنَا على أنَّ مأخذ هذا العالم لا يصح إلا من جهة الوحي والنبوة بما لا مزيد عليه في مقدار الشريطة التي نصَبَناها في كتابنا هذا والله أعلم والموقق والمعين وقد اختلفت الروايات في هذا الباب عن ابن عباس ومجاهد وابن اسحق والضحاك وكعب و وهب وابن سلام والسندي والكلبي ومقاتل وغيرهم [f<sup>39</sup>] من يتحرى هذا العلم وينحو نحوه فلنذكر الاصح من رواياتهم والأقسط للحق .  
الحرى Ms.

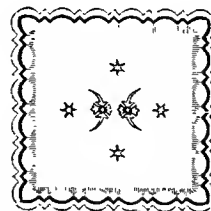


كتاب  
البَدْءُ وَالتَّأْرِيخُ

لأبي زيد احمد بن سهل البجبي

قد اعنى بشره وترجمته من العربية الى الفرنسية  
الفقير المذنب كلمان هوار قنصل الدولة الفرنسية  
وكاتب السر ومترجم الحكومة المشار إليها ومعلم في مدرسة  
الألسنة الشرقية في باريز

الجزء الثاني



يُباع عند الخواجة أرئست لرو الصحاف  
في مدينة باريز

١٩٠١  
سنة ميلادية



كتاب  
البدء والتاريخ

---

الجزء الثاني



~~2011-03-30~~

Archaeological Library

21277

Call No. 297/A60/Zura.

Author— Huart, M. cl.

Title— Le Livre de la Crâlation  
et de l'hestoria D V. 2

